
1Este artigo está licenciado com uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional

LITERATURA

Refigurações de Iara  
na literatura fantástica 

brasileira contemporânea
1 Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior*

  https://orcid.org/0000-0002-4182-1070

Como citar este artigo: ROSA JUNIOR, P. A. F. da. Refigurações de Iara na literatura 
fantástica brasileira contemporânea. Todas as Letras – Revista de Língua e Literatura, 
São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025. DOI: https://doi.org/10.5935/1980-
6914/eLETLT17075

Submissão: 10 de maio de 2024. Aceite: 25 de agosto de 2025.

Resumo: Este estudo analisa três casos de refiguração da personagem folclórica 
Iara – a sereia brasileira – em textos da literatura fantástica contemporânea 
produzidos no Brasil. Segundo Reis (2018), a refiguração é a reelaboração nar-
rativa de uma determinada personagem, uma adaptação dela para outro uni-
verso ficcional. Por isso, primeiro se discute um pouco sobre a figuração da 
personagem a partir do que os estudiosos do folclore reuniram acerca dela na 
cultura popular; e então se examinam suas refigurações em um conto, um ca-
pítulo de um romance e dois volumes de uma série. 

Palavras-chave: Iara. Personagem. Folclore. Literatura fantástica. Refiguração.

*	 Universidade Federal de Santa Maria (UFSM), Santa Maria, RS, Brasil. E-mail: juuniorferreira@yahoo.com.br



Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior

2 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

Mergulhando

■D a nossa vasta coleção de textos orais, aqueles transmitidos da boca 
para o ouvido, de geração para geração, há muitos séculos circula no 
Brasil a história de Iara (também chamada de mãe d’água). Sobre a 

personagem, Corso (2004, p. 103) esclarece que a “Iara é a versão brasileira da 
sereia, este ser metade peixe, metade mulher, que existe no folclore de quase 
todos os povos”. Mais recentemente, também em textos da literatura escrita, ela 
tem reaparecido sob formas que mais ou menos se assemelham àquelas da 
tradição popular, e é esse fenômeno que esta investigação pretende focar. 

Síntese dos resultados da investigação principal de uma tese de doutorado 
centrada na figura das sereias, e em especial da que reconhecemos como a se-
reia brasileira, este artigo apresenta uma análise de três textos literários em que 
a personagem Iara aparece refigurada. A isso subjaz o conceito de Reis (2018,  
p. 421), que define refiguração como os processos “de reelaboração narrativa” 
pelos quais pode passar uma personagem ao ser transposta de seu contexto 
original para outros universos ficcionais. Busca-se evidenciar de que maneira 
cada um dos textos contemporâneos compõe a sua própria Iara, falando em 
permanências de características, intervenções autorais e também possíveis in-
fluências de outras narrativas em que se pautam essas intervenções.

Para empregar os movimentos analíticos, o artigo, além da introdução e das 
considerações finais, está dividido em duas partes principais: uma primeira em 
que se apresenta, a partir de uma fortuna crítica, um histórico da formação da 
personagem Iara na cultura popular, bem como uma possível figuração para ela; 
e uma segunda em que o conto “Por uma gota de sangue”, de Braulio Tavares 
(2014), um capítulo do romance A bandeira do elefante e da arara, de Christopher 
Kastensmid (2016), e trechos dos dois primeiros volumes da série “O legado fol-
clórico”, de Felipe Castilho (2014, 2015), são analisados com a finalidade de 
compreender que semelhanças e diferenças cada uma das refigurações guarda 
entre si e também com relação à personagem em sua origem popular.

Um breve primeiro encontro com a sereia brasileira

Estudiosos concordam que o primeiro relato escrito sobre alguma criatura 
fantástica ligada às águas brasileiras aconteceu em uma carta do padre José de 
Anchieta endereçada ao padre geral da Companhia de Jesus. De acordo com 
Camenietzki e Zeron (2000, p. 113), o objetivo de Anchieta nessa carta era “mos-
trar as possibilidades catequéticas do Brasil aos futuros missionários”. Nesse 
sentido, tudo leva a crer que os relatos de seres estranhos contidos na carta, 
como o Curupira, o Boitatá e este que darei a ver, estivessem nela mencionados 
para argumentar sobre as formas que o Demônio (cristão) se mostrava aos indí-
genas e a urgência de levar o catolicismo para salvá-los do tormento. Assim foi 
escrito: “Também há outro [demônio], nos rios, aos quais chamam igupiara, isto 
é, moradores da água, os quais igualmente matam os índios” (Anchieta apud 
Camenietzki; Zeron, 2000, p. 14).

Anchieta, assim, não tratava Igupiara como um ser integrante do mundo na-
tural ou mesmo como uma existência fantástica parte de um outro sistema de 
regras para ele desconhecidas, mas como uma encarnação, dentre as infindáveis, 
que a personagem que representa o mal no cristianismo poderia assumir para 



3

Refigurações de Iara na literatura fantástica brasileira contemporânea

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

corromper os homens. Sem entrar no mérito de discutir os processos ideológicos 
de aculturação por trás dessa conversão do então chamado Igupiara em figura 
pertencente à religião em processo de dominação, a católica, importa ressaltar 
que isso também pode se dever à imagem que os próprios índios atribuíam à 
criatura. Segundo Corso (2004, p. 105), “Para os índios, ele sempre age como 
um ser maléfico e brutal”, corroborando a descrição do padre: “Sempre que pode, 
afoga o humano que encontrar ao acaso no caminho. Um dos seus meios de 
ataque é virar as canoas para jogar o ocupante no seu meio [a água] e melhor 
poder agarrá-lo. Costuma matar por meio de um abraço fortíssimo”.

Câmara Cascudo (2012, p. 354), importante folclorista do século XX, concor-
da que “O documentário dos sécs. XVI e XVII não registra no Brasil nenhum 
outro ente marinho, com forma humana, além do Ipupiara”. Nesse sentido,  
embora alguns desses registros citem, por cima, a possibilidade de encontrar 
Ipupiaras fêmeas, também Mary Del Priore (2000, p. 90), em seu próprio levan-
tamento, no qual figuram mais três relatos diferentes, não identifica qualquer 
registro da colonização em que as Ipupiaras sejam retratadas de modo muito 
diferente dos Ipupiaras: “A Ipupiara estaria longe de sugerir a beleza das sereias 
capazes de seduzir incautos marinheiros”. Seriam tão assombrosas quanto seus 
pares do sexo masculino: “Não há canto nem transformação em moça bonita, 
palácio de cristal no fundo d’água, oferecimento de amor e de riquezas” (Cascudo, 
2012, p. 354), como evoca o saber acumulado em torno de Iara, por exemplo. 

De qualquer forma, “Essa ideia de seres aquáticos maus acabou fundindo-se 
com o mito da sereia e, sofrendo muitas transformações, deu origem à Iara” 
(Corso, 2004, p. 108) que se conhece hoje. Não se pode ignorar uma similitude 
entre todos esses seres correlatos – Ipupiara, sereias, Iara: a sua fúria assassi-
na. Pode ter sido exatamente essa característica violenta que auxiliou o europeu 
a estabelecer alguma correlação entre eles, como averigua Cascudo (2002,  
p. 147): “Os portugueses, homens do mar, possuíam a tradição das lendas ma-
rítimas, de tritões, sereias e animais fabulosos. As Sereias constituíam um pa-
trimônio comum aos povos navegadores” e podem ter influenciado muito nas 
histórias de sereias que chegaram ao Brasil e que ajudaram a dar forma a Iara.

Segundo Yls Câmara (2009), o nome Iara deriva do vocábulo Yara, que, por 
sua vez, tem origem em uma raiz do tupi-guarani y-îara. Seria Iara a “Perdição 
dos pescadores e dos que inadvertidamente se olham no espelho das águas de 
um rio ou de uma lagoa” (Câmara, 2009, p. 115), já resguardada a adaptação da 
sereia marítima ao contexto brasileiro, tornando-se então um ser da água doce 
e não da água salgada. A autora segue narrando que, quando ocorre o encontro 
do ser humano com a figura, “a Iara estende-lhe os braços nus, num irrecusável 
convite mortal que conduzirá sua presa a viver com ela em seu castelo encanta-
do que repousa placidamente no leito das águas” (Câmara, 2009, p. 115), apon-
tando para a confluência entre os perigos nos quais acreditavam os navegadores 
e os indígenas brasileiros no tocante a seres monstruosos das águas.

Câmara Cascudo (2005), em sua obra Lendas do Brasil, apresenta uma nar-
rativa sobre Iara transcrita do ensaio “Lendas, crenças e superstições”, de João 
Barbosa Rodrigues, publicado na Revista Brasileira, em 1881. Nela, Iara é retra-
tada como uma indígena tapuia exilada de sua tribo, cuja aparência e canto 
maravilhosos atraem as suas vítimas: “– ‘É bela, porém é a morte... é a Iara’” 
(Cascudo, 2005, p. 13). Essa versão da narrativa não revela o motivo pelo qual 
Iara foi castigada com o exílio, que é sobre o qual ela canta. Entretanto, um texto 



Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior

4 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

recolhido da oralidade constante em um repositório da Universidade de Utah1 
relata a existência remota de uma índia guerreira que por ser mais forte do  
que seus irmãos homens sofreu uma tentativa de assassinato por parte deles. 
Em autodefesa, a índia acabou matando todos. Furioso, seu pai, chefe da tribo, 
castigou-a jogando ao rio cheio de piranhas, mas, em vez de comerem sua carne, 
os peixes transformaram a índia em uma sereia. Assim, exilada de sua tribo, Iara 
ficou assombrando as águas e vingando-se de todos os homens que cruzassem 
o seu caminho.

Outras origens são possíveis quando pensamos no correlato mãe d’água.  
Gilberto Freyre (1987), em sua obra Assombrações do Recife Velho, remonta ao 
“causo” de uma moça que foi tentar ver o próprio reflexo no espelho das águas 
do rio do Prata, mas foi puxada para as profundezas pelo fantasma de uma mu-
lher que guardava lá as riquezas de quando era viva. Freyre (1987, p. 40) sugere, 
assim, que algumas mulheres, quando morrem, tornam-se o que o povo batiza 
de “mães-d’água”: “Felizes das mulheres que na vida sobrenatural se transfor-
mam em bonitas mães-d’água alvas ou morenas, em sereias de olhos e cabelos 
verdes, em alamoas louras”; note-se que aparentemente Freyre equipara mães-
-d’água com sereias, a iconografia mais famosa da Iara. 

Em vista disso, destaca-se que Cascudo (2012, p. 344), no verbete “Iara” de 
seu dicionário, diz que este se trata do “Nome convencional e literário da Mãe 
D’água”. Por conseguinte, também Philip Wilkinson (2002, p. 105), em seu livro 
de mitologias, trata Iara e a mãe d’água como a mesma entidade dos “Mitos in-
dígenas brasileiros”:

Mãe D’água: Equivalente brasileiro à sereia europeia, o mito da Mãe d’água 
evoluiu entre os índios no século 18. Ela tinha originalmente forma de cobra, 
mas é mais popular sob a forma de mulher, também chamada Iara ou Uiara.  
É a protetora das águas, apresentada como uma moça bonita que pode atrair e 
seduzir os pescadores com seu canto, muitas vezes levando-os à morte.

Desse modo, é possível considerar Iara e Mãe-D’água duas faces de uma 
mesma moeda. O autor menciona uma forma de cobra para a personagem, con-
vergindo para o que nota Corso (2004, p. 121) quando afirma que “Existe muita 
confusão a respeito do que se entende por Mãe d’água. Ora é apresentada como 
sinônimo de Iara, ora confluindo para ser outro nome da Cobra-grande, mas 
com atributos que lembram também o Ipupiara”. Como seu nome já indica, a 
Cobra-grande “é uma cobra gigantesca, cujos olhos são comparáveis a tochas de 
fogo” (Corso, 2004, p. 63), “o mito mais poderoso e complexo das águas amazô-
nicas”, completa Cascudo (2012, p. 212). Ele ainda anota que “em 1630 era 
corrente chamar-se uma cobra ‘Mãe d’Água’” (Cascudo, 2002, p. 157), o que 
pode indicar o ponto em que ambas as figuras se misturaram. 

A esta altura o leitor bem deve ter percebido que falar sobre Iara é adentrar 
um labirinto extremamente difícil de sair. Isso ocorre porque, em matéria de 
folclore, lidamos com fatos cuja permanência se dá exatamente pelo seu poder 
de adaptação a variados contextos. Como Carneiro (2008, p. 13) bem deduz,  
“o fato folclórico se individualiza no processo da sua incorporação à cultura lo-
cal”, e “nessa recomposição encontramos a força de atualização do folclore, que 

1	 Disponível em acervo de narrativas folclóricas brasileiras coletadas da oralidade e textualizadas para o repositório da Utah State 
University: https://digitalcommons.usu.edu/student_folklore_all/558/. Acesso em: 16 out. 2025.



5

Refigurações de Iara na literatura fantástica brasileira contemporânea

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

assume as formas novas que as novas condições exigem” (p. 22). Quando nos 
deparamos com narrativas folclóricas, encontramos sempre as mesmas histórias, 
repetidas vezes, encenadas por personagens sempre muito familiares, porém 
vestindo roupagens variavelmente distintas. 

No caso específico de Iara, embora apresente variações, ela é facilmente reco-
nhecida a partir da figura de uma mulher sobrenatural que reina sobre as águas 
brasileiras, por isso também muito chamada de Mãe-D’água. Entretanto, o im-
portante asseverado por Cascudo (2002, p. 154) é que “Como existe atualmente 
não houve um só índio nos séculos XVI e XVII que a tivesse conhecido nas horas 
de devaneio”, que o que ocorreu foi “a convergência do mito dada a existência do 
símile. Nesse processo é fatal a confusão, a interdependência de histórias co-
muns, a quase fusão de certos detalhes” (p. 159); e completa: “A Iara é europeia. 
O índio não a conheceu outrora. Hoje é natural que se diga velhíssima, uma vez 
que, há três séculos a lenda escorre pela sua memória” (p. 168).

Nadando com refigurações de Iara

Se a figuração de Iara, ou seja, sua caracterização mais original, torna-se 
reconhecível a partir de uma série de elementos comuns atribuídos às suas va-
riações na tradição popular, mais especificamente na literatura oral, as suas 
refigurações se darão na irmã mais nova dessa literatura, a escrita, produzida e 
consumida nos círculos letrados. Essa recriação narrativa se torna bastante 
evidente na literatura fantástica contemporânea produzida no Brasil graças a 
um subgênero conhecido como ficção folclórica. É nesse subgênero em que “os 
saberes locais, a cultura dos povos originários e principalmente os mitos e lendas 
do imaginário popular servem de motor para a narrativa literária” (Costa, 2018, 
p. 311). É por isso que esta seção materializará a análise de três obras dentro do 
referido escopo.

O primeiro texto literário selecionado para o corpus está na obra Sete mons-
tros brasileiros, de Braulio Tavares (2014). Nela, o autor nos apresenta sete 
contos, cada um inspirado por uma criatura fantástica das nossas narrativas 
folclóricas – com exceção de um deles, em que toma emprestado a figura do zumbi, 
como ele mesmo explica em texto do posfácio, das narrativas cinematográficas e 
o aclimata ao nosso contexto. O conto que nos apresenta à Iara concebida por 
Braulio intitula-se “Uma gota de sangue”, sendo aquele que encerra a obra.

Ainda que a personagem em torno da qual se constrói a tensão da narrativa 
seja a fantástica sereia brasileira, a figura que primeiro nos é apresentada é um 
tipo humano. Nas palavras do narrador: “Givaldo Nunes se debruçou na balaus-
trada, acendeu um cigarro, tragou, bateu a cinza e desejou que alguma fagulha 
fosse levada pelo vento e incendiasse toda a floresta escura que se estendia de 
horizonte a horizonte, à luz do luar” (Tavares, 2014, p. 91). Não por acaso essa 
personagem é um homem: à semelhança das histórias orais sobre Iara, esta, 
escrita, também trabalha em cima da tensão sexual heteronormativa, reprodu-
zindo os estereótipos de gênero que subjazem à perspectiva. 

Givaldo é algum tipo de encarregado pela gestão de uma obra messiânica, 
um hotel de luxo chamado Tropikal Hotel Black River, que está sendo erguido 
dentro da floresta amazônica e que vem enfrentando todos os problemas que tal 
empreitada poderia vivenciar naquele contexto. Se nos guiarmos pelo nome com 
o qual batizaram o hotel, teremos uma pista do lugar dessa floresta em que ele 



Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior

6 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

se encontra, uma vez que “Black River” só pode fazer referência ao rio Negro, o 
maior afluente da margem esquerda do rio Amazonas – o que ratifica a per
cepção inicial de que a “floresta escura que se estendia de horizonte a horizonte” 
é a floresta amazônica (em nenhum momento durante o conto isso é dito expli-
citamente). 

Encontramos Givaldo enquanto ele vagueia pelo hotel semipronto, e o narra-
dor vai oferecendo flashes do quanto cada espaço daquela obra faraônica impac-
tou de alguma forma a floresta. Fica subjacente a impressão de que não foram 
tomadas as decisões mais prudentes em relação à preservação da área virgem 
ocupada pelo futuro resort e que tal fato passou despercebido pelas autoridades 
competentes, uma vez que muito dinheiro estava envolvido. Esse dado se torna 
importante à medida que lembramos que muitas vezes entidades como Iara, o 
Saci, o Curupira, entre outras, são comumente associadas à ideia de proteção 
da natureza.

Por duas vezes, nossa atenção é desviada do contexto corrente para que fi-
quemos sabendo um pouco mais sobre a vida pessoal de Givaldo a partir de 
duas ligações que recebe: a primeira, de uma jornalista com quem o diálogo que 
o homem desenvolve explicita um romance mantido em segredo; a segunda, de 
sua esposa, com quem a relação é bem menos afetuosa, carregada de descon-
fiança, pois ela deixa claro saber do envolvimento com outra mulher, muito 
embora o marido jure que o vínculo extraconjugal já não exista. A questão é que 
não apenas a amante está a caminho do grande evento para encontrá-lo, como 
a esposa também resolveu comparecer como acompanhante dele.

Ao estabelecer esse conflito novelesco, o narrador segue dando forma ao que 
se indica ser o ponto principal em torno das histórias que contam sobre Iara ou 
Mãe D’água, e que à semelhança disso será o mote principal também desta: a 
fabulação em torno do poder de sedução dessa entidade com relação aos ho-
mens (considerando, é claro, uma visão hegemônica heteronormativa). Givaldo 
é caracterizado, da mesma forma, como alguém pouco ou nada propenso às 
convenções monogâmicas, e por isso uma vítima em potencial para uma entida-
de com as pulsões como as de Iara. Reside aí mais uma característica que dese-
nha um alvo nas costas de Givaldo, pois passa a condizer duplamente ao perfil 
de vítima da sereia brasileira, uma vez que, além de responder como encarrega-
do pela obra como um todo, portanto, responsável por macular a virgindade 
daquele espaço da floresta, também corresponde aos atributos de gênero e se-
xualidade requeridos para o perfil de vítima. 

Tantas dicas oferecidas não se provam mera coincidência. Givaldo acaba 
surpreendido pela aparição de uma figura nas piscinas pelas quais passa, todas 
ornadas com uma concha de mármore:

Ele se virou na direção da concha de mármore, e viu a mulher. Estava nua, en-
colhida sobre si própria, como se quisesse se proteger do frio, embora o ar esti-
vesse morno e úmido como o ar de um porão. [...] Ele ficou de pé e caminhou 
pela lateral da piscina na direção da concha. Quando se aproximou, a mulher 
ergueu a cabeça e olhou para ele. Antes mesmo de formular qualquer pensa-
mento, ele sentiu no próprio corpo a excitação surgindo e crescendo (Tavares, 
2014, p. 100-101).

O homem tem, assim, muito pouco tempo para pensar por si mesmo. Enquan-
to consegue, levanta algumas possibilidades... seria uma camareira tomando 



7

Refigurações de Iara na literatura fantástica brasileira contemporânea

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

banho escondida? Seria uma intrusa de alguma comunidade ribeirinha? Em ne-
nhum momento estranha totalmente a presença da mulher, não a vê como uma 
ameaça, parece acreditar ter apenas flagrado alguém em um momento íntimo e 
bastante indevido. Seu pensamento acompanha as regras do nosso mundo real-
-naturalista, sequer levanta a possibilidade de aquela figura ser algo do domínio 
do sobrenatural. E a criatura também não lhe dá margem para isso. A reação 
corporal imediata do homem, a excitação que cresce, já indica que ele foi fisgado, 
que já não tem mais domínio sobre si, que já caiu no terrível encanto. E enfim o 
narrador nos descreve Iara:

Ela tinha seios pequenos e duros, com auréolas largas e cor-de-rosa. Os cabelos 
molhados eram negros, muito lisos e desciam até a cintura. Era do tipo peque-
no, devia ter um metro e sessenta, e as pernas e os braços eram roliços, fortes; 
não o corpo de uma atleta, mas de uma pessoa habituada à atividade física.  
E a pele! O seu tom de pele variava de acordo com o ângulo em que as luzes da 
piscina batiam, mas era basicamente uma cor de doce de leite, um marrom com 
tonalidades de bronze (Tavares, 2014, p. 101).

É possível dizer que fisicamente, nesse conto, a personagem lembra as carac-
terísticas dos povos amazonenses, mas afirmar que pertence a alguma linhagem 
puramente indígena seria especular além dos limites do texto.

Ainda que o narrador expresse que aos olhos de Givaldo a desconhecida mu-
lher surja como alguém do domínio do banal, ao mesmo tempo também oferece 
vislumbres que põem a questão em xeque: ao descrever os efeitos da luz sobre a 
pele dela, que muda de tom considerando o reflexo, compõe um efeito que comu-
nica uma sensação próxima ao mágico, ao ilusório. Também digna de nota é a 
total falta de constrangimento da então moça ao ser flagrada nua. Ela não ape-
nas não se esconde, como também sorri e mergulha nadando em sua direção: 
“seu cabelo abriu e se recolheu de novo, acompanhando as braçadas rápidas 
com que ela veio até a borda, segurou-se, içou-se para cima, ágil, leve, forte. 
Ficou parada diante dele, gotejante, sorridente” (Tavares, 2014, p. 101).

A falta de pudores em torno da nudez e a desenvoltura com o corpo dentro da 
água, reforçada pela repetida ênfase na força dos músculos de seus braços e 
pernas, membros que usamos para nadar, também falam sobre: 1. o quanto 
essa personagem que surge de súbito vive fora das nossas regras sociais, ou 
seja, sem a convenção de cobrir-se com roupas, o que possivelmente também 
aponte para o seu isolamento do nosso mundo e, portanto, expresse uma exis-
tência no mínimo peculiar; e 2. o quanto ela está familiarizada com outro espaço 
de movimento, que não o nosso, majoritariamente a terra, mas sim a água. 
Emerge assim a possibilidade de que Givaldo e o leitor tenham se deparado com 
uma criatura que apenas parece fazer parte da mesma categoria que nós, huma-
nos, mas que na verdade se esconde atrás dela. Digno de nota é o fato de essa 
figuração manter aquela já averiguada por Cascudo: sem qualquer apêndice do 
corpo de algum animal. Pelo menos até então. 

O terrível encanto pelo qual o homem foi fisgado atinge, então, o seu ápice:

Ele tinha erguido os olhos dos lábios dela para os olhos e viu que eles não eram 
globos, e sim cavidades muito profundas e escuras, com uma luz esverdeada 
bruxuleando lá longe, no final de túneis que pareciam sugá-lo para dentro –  
a princípio devagar, com resistência, mas a resistência foi sendo vencida, a  



Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior

8 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

velocidade aumentando, e ele sentiu-se sem peso, sem matéria, sem tempo, 
caindo vertiginoso naquele abismo verde-negro, num êxtase de pavor e revela-
ção (Tavares, 2014, p. 102).

Toda e qualquer ilusão de que se estivesse tratando de um encontro mundano 
se esvai. Tal qual Givaldo, sentimos que somos cooptados por esses olhos que 
não são olhos humanos, mas “cavidades profundas e escuras”, com uma luz  
que nos hipnotiza e nos traga para fora de nós mesmos. Quebra-se a barreira 
com o racional e perde-se o referente com o real para qualquer explicação pos-
sível. Assim, o narrador descreve o perigo a que o personagem está exposto com 
palavras que dão corpo a uma sensação de salto para fora da realidade, “sem 
peso, sem matéria, sem tempo”, como quem se perde no espaço, no desconheci-
do, como quem cai em outra dimensão, instaurando a sensação de insolitez que 
rege os parágrafos finais do conto.

Também se ressalta a presença de outra marca muito forte no que diz respei-
to à caracterização de Iara e outras sereias: a sensação paradoxal de horror e 
deslumbre perante as suas existências e os seus poderes, pois Givaldo sente 
“êxtase de pavor”. Para mais, há algo de um horror cósmico na passagem, como 
em um bom trecho de Lovecraft, em que a personagem tem acesso a uma verda-
de horrenda, ancestral, e perde sua consciência na imensidão vazia do universo. 
Enquanto a inspiração no horror cósmico surge como uma pura averiguação 
deste estudo, outro aspecto no que diz respeito a influências para essa refigura-
ção de Iara aparece muito marcado a partir do seguinte trecho, que dá continui-
dade ao ataque da criatura:

Os lábios dela tinham se projetado para a frente formando de início um biqui-
nho mimoso, e foram se alongando, se encorpando, transformando-se num foci-
nho comprido que logo se recobriu de lâminas córneas; com ele, ela bateu com 
força no rosto do homem, jogando a cabeça dele para o lado e expondo sua 
orelha esquerda, em que o focinho, agora quase uma tromba rígida e meio flexí-
vel, se inseriu, rasgando o conduto auditivo e, ao mesmo tempo, se alargando, 
rachando todos os ossos da cabeça do homem, enquanto a língua áspera, pega-
josa, deslizava pelo tubo até a ponta e começava o trabalho de desmanchar a 
massa encefálica que era imediatamente sugada (Tavares, 2014, p. 102-103).

A cena, então, reveste-se de uma brutalidade que é apenas sugerida nos tex-
tos que trazem as primeiras figurações da personagem ou de suas correlatas. 
Sabe-se, das narrativas folclóricas, que as sereias, nisso incluso a brasileira, 
dão fins violentos às suas vítimas. Mas nunca esse fim é pontualmente descrito. 
Já aqui temos um detalhamento gráfico do ataque, que choca e promove uma 
quebra de expectativas no leitor: até então o tom adotado na narração era de um 
terror mais psicológico, estabelecendo uma aura de temor pelo que se desconhe-
ce. O tom de quem sabe que algo de ruim está para acontecer, mas que não 
sabe exatamente o que, e fica levantando hipóteses, fazendo inferências dentro 
do mesmo espectro, sem ter muita certeza sequer de que seus olhos acompa-
nharão quando acontecer; porém, quando acontece, temos um vislumbre deta-
lhado da violência impelida. 

Essa mudança de tom na narrativa bem combina com o que a obra como um 
todo comunica que pretende, se lembrarmos as averiguações feitas sobre a ma-
terialidade dela e também se recorrermos à proposta de Braulio Tavares (2014, 



9

Refigurações de Iara na literatura fantástica brasileira contemporânea

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

p. 109), como ele mesmo expõe no posfácio: “levar os personagens do nosso 
folclore às novas gerações de uma maneira tão assustadora quanto acontecia no 
tempo em que nossas avós ouviam, e depois nos contavam, estas mesmas his-
tórias”. A passagem em que Iara se alimenta do cérebro de Givaldo tem inclusive 
algo de cinematográfico que denuncia esse apelo às novas gerações, tão ligadas 
às narrativas audiovisuais veiculadas pelas muitas telas que nos cercam, tão 
formadas por uma imaginação que é fortemente imagética. A estilística empre-
gada nos proporciona ver com tamanha clareza a cena que é como se um filme 
passasse na nossa cabeça. 

Nesse sentido, o texto da orelha do livro muito corrobora essa influência, 
uma vez que, não por acaso, começa fazendo referência à maior indústria de 
narrativas audiovisuais do mundo: “Muito além de Hollywood e das séries de TV 
americanas, existe um universo fantástico brasileiro, que permanece vivo através 
de gerações. Nesses contos ilustrados, os monstros brasileiros ganham vida no-
vamente e ressurgem do imaginário nacional para fascinar e aterrorizar”. É tam-
bém nos paratextos da obra que o assassinato cometido por Iara a partir dessa 
transformação grotesca, que não existe em nenhuma outra história sobre ela, 
tem uma explicação bastante criativa oferecida. Inclusive, é apenas a partir do 
posfácio que temos a confirmação de que a personagem realmente é Iara, já que 
em nenhum momento do conto ela é nomeada, e que esse final bem poderia colo-
car em dúvida tal identidade. Tavares (2014, p. 109) assim discorre: “Em ‘Uma 
gota de sangue’ voltei a misturar por minha conta dois mitos distintos: a Iara e 
o Capelobo”. 

O Capelobo, segundo Cascudo (2012, p. 173), 

[...] tem corpo de homem, coberto de longos pelos; a cabeça é igual à do taman-
duá-bandeira e o casco como fundo de garrafa. Quando encontra um ser huma-
no, abraça-o, trepana o crânio na região mais alta, introduz a ponta do focinho 
no orifício e sorve toda a massa encefálica. 

É uma personagem famosa no Maranhão e no Pará, sendo como um equi
valente indígena ao lobisomem. Corso (2004, p. 57) completa: “Esse monstro 
provavelmente é o avô do Chupa-cabra [...] o fato é que quem o viu nunca sobre-
viveu, por isso é difícil saber detalhes”. 

Quanto à segunda obra a ser analisada, A bandeira do elefante e da arara, 
ela foi escrita por Christopher Kastensmidt (2016). Suscintamente, é possível 
dizer que a trama do romance narra a empreitada do holandês Gerard Van Oost 
ao chegar a terras brasileiras no ano de 1575 e libertar o africano escravizado 
Oludara para juntos montarem uma bandeira de exploração, a bandeira que dá 
título à obra. Acontece que, ao contrário do que os demais bandeirantes têm em 
mente, a exploração visando a riquezas, Gerard e Oludara estão mais interes
sados nas maravilhas não materiais dessa terra recém-conquistada. Querem  
ser heróis ao modelo greco-latino, daqueles que se envolvem em grandes bata-
lhas e vencem terríveis monstros. Nisso, acabam desafiando a ira e a ganância 
dos colonizadores e piratas, e enfrentando seres dos mais fantásticos com os quais 
cruzam. 

O encontro dos protagonistas com Iara se dá no terceiro capítulo, “O descon-
veniente casamento de Oludara e Arani”. Arani é uma mulher indígena por 
quem Oludara se apaixona, mas que foi reivindicada como esposa pelo Curupira. 
Assim, torna-se necessário que Oludara derrote o Curupira para libertá-la do 
compromisso, e para isso será preciso conseguir a ajuda de alguém com poderes 



Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior

10 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

superiores aos da criatura de pés virados para trás. Logo o nome de Iara surge 
como uma opção, pois “A magia dela faz até mesmo a dele parecer infantil”  
(Kastensmidt, 2016, p. 80). Sendo a única opção de Oludara, o herói decide 
utilizar-se dela. 

Na empreitada, além do auxílio do companheiro de aventuras Gerard e da 
amada Arani, ele também angaria o de Flor-do-Mato, “uma amiga dos animais, 
como o Curupira” (Kastensmidt, 2016, p. 79) que tem a pretensão de tornar-se 
noiva dele – por isso, muito lhe interessa resolver a situação também. A magia 
de Flor-do-Mato vem bem a calhar, pois, como Ybandira, o cacique da tribo de 
Arani avisa: “A Iara consegue enfeitiçar qualquer homem”, e, embora Arani seja 
mulher, “Os encantos de Iara podem não a afetar, mas outras magias o farão” 
(Kastensmidt, 2016, p. 80). É a primeira vez nos textos investigados nesta pes-
quisa que Iara é mencionada como perigosa para outros seres femininos. Verifi-
ca-se, assim, um traço particular da refiguração em questão para a personagem. 
Da tradição popular à primeira refiguração analisada, a figura da sereia brasi-
leira sempre havia aparecido como algoz dos homens até então. 

Entretanto, parece que o alcance que a Iara de A bandeira tem com relação 
às mulheres é diferente do alcance que tem com relação aos homens, o que apa-
rece evidente no uso do pronome “outras” na fala do cacique para se referir às 
magias que a criatura tem capacidade de conjurar. É possível, assim, inferir que 
o perigo oferecido por Iara não se dá a partir de um feitiço de desejo, como fica 
implícito no discurso do personagem, mas de outras habilidades mágicas. Isso 
dá à sereia brasileira poderes novos e misteriosos que não se encontram em 
qualquer texto anteriormente analisado para este estudo: “Iara é ardilosa”, afir-
ma Ybandira (Kastensmidt, 2016, p. 81).

Munidos, então, do que dispunham para enfrentar a Iara, Oludara e os com-
panheiros chegam à margem de um lago. Há algo como uma natureza onírica 
descrita pelo narrador; compõe-se uma atmosfera em que o natural, mundano, 
e o sobrenatural, etéreo, se encontram, em que o véu entre esses dois conceitos 
vacila, muito tênue. É como se, ao adentrar o território da personagem, você já 
estivesse sob algum tipo de encanto. A noite ressurge, à semelhança com o con-
to de Braulio, como “a hora” de Iara: “Arani disse. – Devemos esperar neste 
ponto; a Iara vem aqui toda noite para banhar-se” (Kastensmidt, 2016, p. 82).

Questionada se não deveriam manter-se quietos, à espreita de Iara, Arani ar-
gumenta que estão lá “para barganhar com ela, não a surpreender” (Kastensmidt, 
2016, p. 82); digno de nota, pois é a primeira vez, em alguma narrativa sobre 
Iara averiguada nesta pesquisa, que há a intenção de propor algum tipo de 
acordo com a personagem. Evidencia-se, aí, mais um traço particular nessa re-
figuração dela: é possível fazer tratos com a criatura, negociar com ela quando 
necessitando de alguma coisa que possa oferecer. Resta saber o que ela pedirá 
em troca, qual será o preço estipulado. Ansiosos, os heróis de A bandeira aguar-
dam por ela até que o narrador anuncia:

Uma nota firme e suave reverberou na noite, e gradualmente subiu em volume. 
Então a nota mudou, e uma canção foi iniciada. [...] Os olhos de todos foram 
atraídos para uma silhueta tremeluzente na bruma, pousada sobre uma das 
minúsculas ilhas do lago. Seu brilho obscurecia os detalhes, mas a forma pare-
cia ser humana, feminina (Kastensmidt, 2016, p. 82).

Iara é introduzida na narrativa, assim, a partir de um dos traços fundamentais 
das sereias: o canto mavioso, que surge enchendo o ar. Enfeitiçado, o holandês, 



11

Refigurações de Iara na literatura fantástica brasileira contemporânea

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

então, como alertado, não consegue resistir e vai ao encontro da sereia brasilei-
ra, sendo capturado por ela: “Algo como um peixe com braços saltou da água e 
agarrou Gerard pela garganta. As duas formas desapareceram debaixo da água 
com um forte chapinhar” (Kastensmidt, 2016, p. 83, grifo nosso). 

A garganta e o coração são sempre as principais partes do corpo em que os 
algozes miram quando querem a morte de alguém. Essa abordagem traiçoeira de 
Iara, a de hipnotizar, pegar o interlocutor de surpresa por um ponto fraco e ainda 
submergi-lo, obrigando-o a abrir mão do oxigênio de que os pulmões precisam, 
reforça nessa refiguração a violência sempre presente na interação da sereia 
brasileira com os humanos. Embora em Tavares, por exemplo, essa violência 
seja muito mais gráfica, com sangue e miolos saltando das páginas para o rosto 
do leitor, pois dialoga com o horror, aqui em Kastensmidt ela aparece sempre em 
atos que denotam a ameaça do que pode ser feito longe dos olhos do leitor.

Ademais, quando o narrador a descreve como “um peixe com braços”, temos 
aí o vislumbre claro de como essa refiguração vai se apresentar: uma mulher 
híbrida, com a clássica parte pisciforme herdada das sereias atlânticas e que 
não aparece nas figurações da personagem nos textos que ajudam a firmar a 
sua existência em nossa cultura. É o primeiro (e também único) caso de uma 
Iara metade peixe nos três textos em que aqui se analisam as suas refigurações 
na literatura fantástica contemporânea. Nota-se nela, assim, a fortíssima influên
cia da imaginação anglófona, alimentada pela força das narrativas em diversas 
mídias que nos chegam desse contexto. Se toda a sereia que vemos no cinema, 
na televisão, mesmo nos textos puramente verbais e escritos que nos chegam 
traduzidos, tem rabo de peixe, então a brasileira não poderia ser diferente.

Oludara persegue Iara e Gerard até uma suntuosa caverna subterrânea, onde 
fica claro ser o refúgio da vil personagem. Com Gerard bem ao alcance das gar-
ras da sereia, o narrador finalmente nos oferece uma boa olhada sobre ela:

Uma mulher que só poderia ser a Iara recostava-se perto dele à beira da água 
e dedilhava uma harpa dourada. A sua metade superior humana reclinava-se 
pouco acima da água, seus seios nus semissubmersos e ondulando. Sua meta-
de inferior era a de um peixe, e movia-se para frente e para trás, produzindo 
marolas perfeitas no tempo da música. A cabeleira volumosa espalhava-se em 
torno dela como um ninho, e igualava a cor dos rubis. Seus olhos, em contraste, 
faiscavam na cor das esmeraldas. Sua pele branca parecia mais europeia do 
que brasileira (Kastensmidt, 2016, p. 84).

Em termos de aparência física, para além do hibridismo pisciforme já anun-
ciado, a refiguração de Iara expressa no romance de Kastensmidt se completa 
com algo que também dialoga com influências europeias, como a pele branca. 
Sendo uma mulher-monstro natural de terras brasileiras, um ser genuíno de 
nosso território nunca antes ocupado por caucasianos até a colonização portu-
guesa, essa característica não foge à nota da narração, que ainda a descreve 
como ruiva – “A cabeleira volumosa [...] igualava a cor dos rubis”. Trata-se de 
uma escolha curiosa para particularizar a personagem no universo de A bandeira 
tendo em vista quão cristalizada é a imagem de outra sereia de cabelos verme-
lhos na cultura pop, Ariel, A pequena sereia da Disney. 

A associação das sereias com um instrumento musical, como a harpa dourada 
mencionada no trecho destacado, também não é nova. Ao longo do medievo, vá-
rias sereias apareceram em bestiários segurando harpas, por exemplo. Segundo 



Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior

12 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

Crull (2021, p. 11, tradução nossa), “O ato das sereias tocando instrumentos 
musicais se conecta com a ideia do povo do mar com vozes mágicas que pos-
suem a habilidade de persuadir marinheiros e atraí-los para a morte”. Por últi-
mo, mas não menos importante, a narração ainda aponta para os “seios nus” da 
personagem, que tanto acenam para um apelo sexual sempre latente nessas 
criaturas como para um comportamento delas com relação ao próprio corpo 
que, por ir contra as convenções sociais de que o busto feminino deve ser cober-
to, dá-lhes o toque selvagem que um monstro como esse pede. 

O referido apelo sexual fica mais explícito no texto quando a sereia se volta 
para Oludara e percebe não estar sozinha com Gerard em sua caverna:

[...] nadou mais para perto e olhou Oludara de cima a baixo – devo dizer que 
gosto do que você traz. Alto, com uma pele de ônix que não vejo há cem anos, 
com olhos profundos e vivos para combinar. E esses músculos! Ela fixou o olhar 
logo abaixo da cintura dele, e deu um sorriso faminto (Kastensmidt, 2016, p. 84). 

Um pouco mais adiante ela ainda insiste: “– Se deseja possuir-me, só precisa 
pedir. – Sua boca curvou-se num sorriso sensual e convidativo” (Kastensmidt, 
2016, p. 86). O que mais além da sexualidade pulsante e de uma violência inata 
teríamos em comum com o aspecto selvagem compartilhado por todo animal?

É no ímpeto desse encontro com Iara em seu covil que essa refiguração nos 
surpreende tal qual a de Tavares surpreendeu, mas apontando em uma direção 
contrária. Se no conto “Por uma gota de sangue” é o aspecto do horror cósmico 
e do hibridismo com outra criatura folclórica que nos admira, aqui é a não pre-
viamente anunciada capacidade de metamorfose: “sem aviso, a Iara se transfor-
mou em uma enguia e caiu das mãos de Oludara” (Kastensmidt, 2016, p. 85). 
São enguias os capangas de Úrsula, a vilã de A pequena sereia da Disney, por 
exemplo, mas essa semelhança não é tão importante quanto a relação que a 
enguia tem com outra figura do folclore nacional: a Cobra-grande.

A lenda da Cobra-grande tem raízes amazônicas e também é chamada de 
“lenda da mãe d’água” por muitos, pois, segundo Cascudo (2005), é assim que 
os indígenas conheciam essa criatura que, tal qual a sereia Iara, era responsável 
por atrair pessoas para o fundo dos rios. O autor ressalta que a confusão, por se 
assim dizer, entre as três entidades – Iara, Mãe D’água e Cobra-grande – não é 
arbitrária, mas parte do funcionamento do próprio sistema folclórico. Tal confu-
são, na falta de um termo melhor para ser aplicado, acaba gerando uma varia-
ção importante de narrativas sobre essa criatura, como averigua Loureiro (1995).

Em outro momento, Iara volta a transformar-se em criatura semelhante: 
“Sua pele ficou verde e escamosa. Em segundos, ela transformou-se em uma 
serpente marinha com presas de um pé de comprimento” (Kastensmidt, 2016, 
p. 86). Com certeza a capacidade de a Iara de A bandeira transformar-se, assim, 
em animais de forma longilínea também associados à água não é uma escolha 
inocente (é preciso ter em vista o mergulho nas narrativas do folclore nacional 
que é sabido ter sido dado por Kastensmidt ao longo dos anos que precederam 
a escrita), mas um traço da refiguração que aponta para a influência dessas 
outras narrativas além da de Iara nessa composição singular. Para mais, a con-
figuração corpórea longilínea e escorregadia de um peixe em formato de cobra 
também endereça uma mensagem clara sobre o caráter dessa criatura: ela é 
escorregadia, ela vai fugir por entre seus dedos mesmo que você consiga alcan-
çá-la. E vai revidar. 



13

Refigurações de Iara na literatura fantástica brasileira contemporânea

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

“Mate aquele homem! – comandou” (Kastensmidt, 2016, p. 85); e Gerard, sob 
seu controle, parte para cima de Oludara. Não há nos textos anteriores, seja de 
figuração ou no de refiguração analisado, casos em que os enfeitiçados por Iara 
ou Mãe D’água obedeçam a ordens delas transformando-se em seus servos para 
praticar atos em seu lugar ou em seu nome. O poder de sugestão do qual ela é 
capaz e que apareceu expresso até então é o de fazer a vítima aproximar-se dela 
ou da água o suficiente para que ela não precise subjugá-lo usando força física. 

A aventura termina com a intervenção de Flor-do-Mato, que enquanto outro 
ser fabuloso parece ter algum crédito com a sereia brasileira. Elas negociam 
uma coroa encantada de folhas, que se colocada na cabeça do Curupira fará 
com que se apaixone por Flor-do-Mato não mais reivindicando Arani como espo-
sa, em troca dos serviços dela durante duas luas cheias. A operação funciona, o 
capítulo termina com o casamento de Oludara e Arani, e encerra-se nele tam-
bém a participação de Iara em A bandeira do elefante e da arara.

Ouro, fogo & megabytes e Prata, terra & lua cheia são os dois volumes iniciais 
de “O legado folclórico”, de autoria de Felipe Castilho, em que a análise se deterá 
por fim – a série literária ainda se completa com Ferro, água & escuridão e um 
último volume ainda não publicado. As narrativas acompanham o intercurso  
de Anderson Coelho, um garoto comum do interior do Brasil, em um submundo de 
seres folclóricos socialmente organizados bem debaixo dos nossos olhos. Há, por-
tanto, forte apelo a um público específico, que é o mesmo que consome outros 
títulos com os quais a obra estabelece relação, como Harry Potter, da britânica 
J. K. Rowling, e Percy Jackson, do norte-americano Rick Riordan, por embasar-se 
no mesmo argumento de que há um mundo de seres fabulosos escondido entre 
nós que se revela apenas para alguns escolhidos.

De saída é preciso adiantar que nos volumes analisados Iara aparece refigu-
rada de duas formas: a primeira em uma das personagens centrais da trama, 
Elis, recorrente nos dois volumes; a segunda em uma aparição da própria figura 
folclórica, a “Senhora das Águas”, no segundo volume. Elis é uma das integran-
tes da Organização, um misto de ONG e orfanato, que está envolvida em uma 
batalha contra uma empresa de exploração natural, a Rio Dourado, cujo dono, 
Wagner Rios, capturou – no primeiro volume – uma Mãe D’Ouro para escravizá-la 
a fim de encontrar mais facilmente minerais preciosos. A relação de Elis com 
Iara não é revelada logo que a personagem é introduzida, mas sim apenas quase 
no meio do romance, quando descobrimos que ela é “Filha de sereia de água-
-doce” (Castilho, 2015, p. 112). Assim, pode-se dizer que em Ouro, fogo & mega-
bytes a Iara, em um primeiro momento, perde sua individualidade, deixa de ser 
uma entidade fantástica e se torna uma “espécie” de entidades fantásticas. Desse 
modo, então, o que temos no primeiro romance da série é uma refiguração que 
reimagina a personagem em particular como um dos indivíduos de uma espécie 
inspirada nela.

Na altura do quarto capítulo de Ouro, fogo & megabytes é quando a encontra-
mos pela primeira vez, ao embarcarmos junto com o protagonista em uma van 
providenciada pela Organização para transportá-lo até São Paulo, onde deverá 
executar o trabalho misterioso para o qual foi procurado – mas que para seus 
pais se trata da participação em uma olimpíada de matemática: “– Bom, acho 
que agora posso dizer olá – começou a garota, em quem Anderson ainda não 
havia prestado atenção, sentada ao seu lado” (Castilho, 2014 p. 45, grifo no ori-
ginal). Como em resposta, o narrador destaca que Anderson “teve que dizer a si 



Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior

14 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

mesmo que não estava apaixonado pela jovem encantadora e de sorriso eston
teante!” (Castilho, 2014, p. 46).

Se em todas as suas formas Iara – assim como as mulheres-monstro de sua 
genealogia – tem como artifício (ou um dos artifícios) de encantamento o desejo 
sexual, é a partir dessa sensação de encantamento que também percebemos 
Elis pela primeira vez, uma sensação inexplicável como é a de uma paixão à 
primeira vista. Percebe-se que a descrição da sua aparência física declina ra
pidamente do objetivo para o subjetivo quando se mistura com as impressões  
de Anderson acerca do que vê: “Ela tinha cabelos escuros e anelados, a pele  
era clara e macia mesmo ao olhar. Pois uma pele daquela tinha que ser macia” 
(Castilho, 2014, p. 46, grifo no original).

Nesse sentido, esteticamente temos de novo uma refiguração de Iara cuja 
aparência é completamente humana, como no conto de Tavares e como se dão 
suas figurações nas narrativas populares. Não há momentos em que Elis inte
raja com a água no primeiro romance da série, portanto também não há como 
saber ainda se seu corpo se metamorfoseia de alguma forma. Muito embora os 
cabelos não sejam claros, sua pele é, o que denota uma origem não indígena.  
Os fios “anelados” do cabelo também a afastam da mesma ascendência. O nar-
rador ainda descreve Anderson “escorregando para dentro dos olhos da garota e 
sentindo sua inteligência se esvair neles” (Castilho, 2014, p. 46).

Não fica muito claro se a fonte do poder de Elis está em um olhar que hip
notiza ou em um tom de voz que confunde os pensamentos, pois também há 
uma menção ao fato de a jovem falar mais alto quando “o encanto sedutor sobre 
Anderson se evaporou” (Castilho, 2014, p. 46), ou se na combinação das duas 
coisas. Também, nesse primeiro momento, não se consegue distinguir se o en-
canto que Anderson experimenta é algo intencional ou algo inerente à presença 
da jovem, embora fique claro que ela consegue desfazê-lo em um momento em 
que “Anderson poderia jurar que a garota havia estalado os dedos na frente do 
seu rosto” (Castilho, 2014, p. 46) e ele passa a reagir mais racionalmente; bem 
como refazê-lo, quando “Um súbito e pesado sono se aproveitou de seu estado 
de quietude e ele nada fez para combatê-lo. Apenas respirou fundo, sentindo o 
suave perfume dos cabelos de Elis” (Castilho, 2014, p. 47), o que nos indica que, 
para além da audição e da visão, como tradicionalmente descrito, aqui a Iara 
também toma poder dos homens através do olfato. 

Obrigada a oferecer alguma explicação sobre sua capacidade de influenciar 
os outros, Elis diz que tem “certo poder telepático. Depois que engravidei então, 
meus encantamentos só ficaram mais aguçados. Me permitem uma área maior 
de alcance e um maior número de mentes” (Castilho, 2014, p. 115), as quais ela 
consegue controlar no sentido de alterar a “percepção de realidade”; ainda com-
pleta que é, assim, “uma encantadora”. Disso, conclui-se, então, que o poder de 
Elis vai além do simples magnetismo, da atração, de acabar com o livre-arbítrio, 
de fazer com que lhe obedeçam: ela consegue alterar inclusive o que as pessoas 
veem, consegue penetrar tão profundamente nas mentes mundanas que pode 
distorcer a visão, construir novas lembranças em cima de uma vivência. Por fim, 
não é possível chegar a uma certeza sobre esse poder ser inerente e indiscrimi-
nado ou obedecer a algum controle; a hipótese mais provável é a de que ambas 
as opções correspondem à verdade.

No capítulo seguinte ao que temos um primeiro encontro com a personagem 
Elis, ainda há algo sobre ela que descobrimos ter passado despercebido a Anderson 



15

Refigurações de Iara na literatura fantástica brasileira contemporânea

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

e, por isso, também aos leitores que o acompanham nessa jornada: o fato de  
que “a garota estava gestante de alguns poucos meses” (Castilho, 2014, p. 52). 
Uma Iara grávida, em um primeiro momento, pode parecer algo desproposita- 
do, uma vez que se costuma pensar nessa personagem com uma existência in-
dependente das regras do mundo natural como o concebemos. Afinal, criaturas 
como Iara costumam ser entendidas como atemporais, centenárias, milenares e 
únicas. Diferentemente do sistema de crenças que corrobora os merfolks, aos 
quais subjaz a ideia de que é possível que se reproduzam, uma vez que são uma 
população, está arraigada em Iara, como no Curupira e em outros seres fantás-
ticos do folclore brasileiro, a percepção de serem únicos e eternos, prescindindo 
de linhagens.

Anderson não consegue esconder o seu desconserto com o fato, um pouco 
pela gravidez, em si, de uma moça tão jovem, mas bastante mais pela explicação 
fantástica que a garota oferece: o pai da criança vindoura é o Boto. Corso (2004, 
p. 45) explica que, “Na imaginação popular, alguns cetáceos teriam a capacidade 
de se metamorfosear. Durante a noite, tais botos se transformam em homens 
brancos, altos e bonitos, e vêm procurar mulheres em bailes e festas”. É com 
inspiração nessa crença do folclore nacional que Castilho também entrecruza a 
sua Iara com outro de nossos personagens tradicionais, mas de forma diferente 
da que Tavares e Kastensmidt fazem. 

Cascudo (2015) nos revela que as relações entre esses dois monstros do fol-
clore nacional remetem ao próprio surgimento de ambos como os conhecemos 
hoje. Recuperando as origens do boto, o estudioso diz que não há qualquer re-
ferência a ele em textos de pelo menos até o século XIX, quando surge não como 
uma figura masculina; ele conta que, segundo as fontes mais antigas, “o boto 
tinha o hábito de assumir a forma de uma bela mulher, com os cabelos penden-
tes até os joelhos, e saindo à noite para encaminhar os moços até o rio” (Cascudo, 
2015, p. 128), algo muito semelhante contado sobre golfinhos no mar Mediterrâ-
neo. Com o passar do tempo, esse amavio ficou relegado apenas à Mãe’d’água ou 
Iara, e quanto ao boto, então cristalizado como homem, seu mito “se afirma num 
plano único de sexualidade e fecundação. As moças seduzidas não sucumbem e 
o contato explica apenas a misteriosa paternidade” (Cascudo, 2015, p. 128).

Outras aparições de Elis na trama não adicionam diferentes características a 
serem observadas sobre ela, portanto é com o material analisado até aqui que se 
encerram algumas conclusões sobre essa refiguração de Iara. Talvez a mais im-
portante de todas seja a última em que esta análise se deteve: o fato de que, 
enquanto em Tavares tivemos uma Iara híbrida e em Kastensmidt uma Iara 
capaz de se transfigurar, em Castilho temos, de saída, uma Iara “dividida”, uma 
personagem metade humana e metade folclórica; uma refiguração de Iara que 
não representa a entidade em si, uma leitura particular da entidade em si, mas 
uma existência dentre as muitas do que é, na verdade, uma espécie de seres 
folclóricos. No universo ficcional criado por Castilho, são muitas as filhas da 
sereia de água doce, e o leitor conhece apenas uma delas.

Isso posto, a análise passa ao próximo volume da série, Prata, terra & lua 
cheia, trama que inicialmente oferece apenas um vislumbre de uma personagem 
com a qual Elis tem um encontro importante ao final da história e que surge 
como uma segunda refiguração para Iara. Esta, sim, é a própria sereia brasilei-
ra, mãe da semissereia – como também Elis é referenciada às vezes. 

Em um dos primeiros capítulos da obra, enquanto os movimentos introdutó-
rios à aventura que será narrada ainda estão acontecendo, a personagem que 



Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior

16 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

encarna a figura do Saci conta a Anderson sobre a criação da ilha mágica de 
Anistia. Anistia, que será palco da maior parte das ações dessa segunda narra-
tiva de “O legado folclórico”, uma ilha itinerante onde as personagens participa-
rão de “uma espécie de celebração que a Organização participa, de três em três 
anos... uma competição. E um encontro para debate” (Castilho, 2015, p. 30).

Anistia, ficamos então sabendo, foi criada como refúgio para muitas criatu-
ras folclóricas e também tribos indígenas que estavam sendo dizimadas durante 
a colonização do Brasil. Ela resultou de um pedido de um caipora (lembremos: a 
“fauna fantástica”, como passa a ser nomeada e referenciada nesse segundo volu-
me, é feita de espécies), “que implorou para que a Senhora das Águas e mãe de 
nossa amiga Elis, Iara” (Castilho, 2015, p. 71) fizesse algo para impedir o avanço 
dos invasores portugueses nos territórios dos povos e das criaturas originários. 

A perífrase “Senhora das Águas” faz pensar na interseção dessa entidade com 
Iemanjá, algo também já apontado anteriormente. Muito embora a figura das 
religiões de matriz africana seja mais comumente associada à água salgada e o 
texto de Castilho faça questão de frisar que sua Iara ou Mãe D’água é uma per-
sonagem relacionada à água doce, a escolha do pronome de tratamento, nos 
dois casos, busca atribuir à entidade um título que expresse o fato de que seu 
poder se estende sobre todas as águas (doces ou salgadas, a depender do caso).

Não há mais notícias da mãe de Elis até o penúltimo capítulo do volume, 
quando, após muitas complicações, os heróis da história acabam se reencon-
trando – boa parte deles, pelo menos – em Porto Alegre, às margens do Guaíba. 
É lá que Anderson vê “Elis e a mãe, que por sinal era muito jovem” (Castilho, 
2015, p. 245) de mãos dadas entoando cânticos com o intuito de romper uma 
represa a fim de apagar um incêndio na mata. A Senhora das Águas, assim, é 
descrita como “uma mulher com um vestido florido despojado e uma tiara mo-
dernosa” (Castilho, 2015, p. 245).

A “normalidade” da Mãe D’água espanta Anderson, pois ele “Imaginava-a 
como uma Afrodite brasileira, com uma aura angelical ao seu redor e um toque 
olímpico” (Castilho, 2015, p. 245). A associação entre Afrodite e Iara não soa 
nada arbitrária, uma vez que a sereia brasileira é amplamente conhecida pelo 
poder de sedução, de despertar paixão, e a deusa em questão, no mundo greco-
-latino, era associada à paixão, à beleza, à sexualidade. Mas essa associação 
pode ser mais profunda que isso se lembrarmos, com auxílio de Grimal (2005, 
p. 10), que Afrodite também era conhecida como “a mulher nascida das ondas”, 
uma vez que era filha de Urano, cujos órgãos sexuais caíram no mar e geraram 
a deusa, tendo ela sido resgatada das águas logo que nasceu.

A narração ainda completa que, “mesmo tão mundana”, Iara “tinha uma es-
pécie de luz própria que emanava força” (Castilho, 2015, p. 245, grifo do autor). 
Castilho vai construindo, dessa maneira, uma refiguração para Iara que é quase 
paradoxal: embora ela tenha sabidos grandes poderes, nada tem de impressio-
nante em sua aparência física. Mas é possível questionar-se sobre essa forma 
com a qual o narrador a descreve. Trata-se do que Anderson vê objetivamente, 
do que um humano, do que um mundano de verdade, dentro das suas limita-
ções, consegue abstrair da aparência de um ser que foge totalmente à lógica do 
mundo real-naturalista. 

Campbell (1992a, 1992b) reflete nesse sentido sobre o que ele chama de 
“máscara”, a maneira pela qual um deus é elaborado, representado em/por nos-
sa mente, que não necessariamente é como ele realmente se parece, no caso de 



17

Refigurações de Iara na literatura fantástica brasileira contemporânea

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

efetivamente existir – embora essa existência física pouco ou nada importe, já 
que a própria representação e a crença nela já a materializam em uma determi-
nada instância. Quer-se dizer, com suporte no autor, que desde os primórdios 
os humanos têm representado os deuses por meio de imagens que funcionam 
como uma máscara alegórica, no sentido de esconder a real aparência deles, 
aquela que não conseguimos alcançar, mas também literal, no sentido de que as 
máscaras foram utilizadas em diversas culturas para dar status de presença 
divina a um humano que a representasse. 

Não se pode esquecer, ainda, que na mitologia greco-latina muitas vezes os 
deuses do panteão assumiam formas diferentes das suas reais para se mostra-
rem aos humanos. Também é possível pensar na própria tradição judaico-cristã: 
em diversas passagens das narrativas que lhes servem como base muitas vezes 
as personagens celestiais ou infernais, por assim dizer, assumem diferentes 
formas no intuito de convencer os humanos que elas interpelam; ver, por exem-
plo, o episódio, em que Deus surge como um arbusto em chamas para Moisés etc.

Considerações finais

O ditado “Quem conta um conto aumenta um ponto”, ao explicitar que toda 
história acaba ganhando contornos particulares cada vez que é recontada por 
outra pessoa, talvez também sirva para argumentar que, cada vez que Iara re-
torna em narrativas da literatura escrita contemporânea, a personagem surge 
apenas em parte inspirada no que se ouviu sobre ela anteriormente. Assim, em 
uma contemporaneidade em que as histórias nos chegam a partir de diversas 
mídias, como os quadrinhos, os gêneros do audiovisual, os audiodramas, os audio
livros, os subgêneros romanescos, entre outros, é muito lógico, até esperado, 
que reimaginações sejam feitas a partir dessas influências.

No que diz respeito às refigurações de Iara, parece claro que a inspiração vem 
do que é pop atualmente, do que o público-alvo das respectivas narrativas reco-
nhece, consome e espera encontrar nelas. Se isso se trata de atrair um público 
consumidor e agradar-lhe, ainda assim não se pode dizer que seja algo muito 
diferente do que acontecia em momentos anteriores, quando a personagem era 
apenas da cultura popular, já que é claro que um narrador sempre pretende 
agradar aos seus ouvintes; e que os antigos contextos, que produziram as Iaras 
predecessoras, também tinham seus respectivos públicos a serem atraídos e 
agradados, mesmo que isso não acontecesse em uma lógica de produção.

Refigurations of Iara in contemporary fantastic Brazilian literature

Abstract: This study analyzes three cases in what the folkloric character Iara – 
the Brazilian mermaid – is refigurated in contemporary fantastic narratives 
produced in Brazil. According to Reis (2018), the refiguration is a narrative 
reelaboration of a certain character, an adaptation to another fictional universe. 
Therefore, first the text discusses a little bit about the character’s figuration 
based in what folkloric scholars gathered about her in the popular culture; 
then, it exams their refigurations in a tale, a chapter of a novel and two volums 
in a series.

Keywords: Iara. Character. Folklore. Fantastic literature. Refiguration.



Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior

18 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075

LITERATURA

Referências

CÂMARA, Y. R. Sereia Amazônica, Iara e Yemanjá: entidades aquáticas femini-
nas dentro do folclore das águas no Brasil. Agália: Revista de Estudos na Cul-
tura, Ceará, n. 97-98, p. 115-130, 2009.
CAMENIETZKI, C. Z.; ZERON, C. A. de M. R. Quem conta um conto aumenta 
um ponto: o mito do Ipupiara, a natureza americana e as narrativas da coloni-
zação do Brasil. Revista de Índias, Madrid, v. LX, n. 218, p. 111-134, 2000. 
Disponível em: https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistade 
indias/article/view/585/652. Acesso em: 25 nov. 2021.
CAMPBELL, J. As máscaras de Deus. Tradução Carmem Fischer. São Paulo: 
Palas Athena, 1992a. (v. I).
CAMPBELL, J. As máscaras de Deus. Tradução Carmem Fischer. São Paulo: 
Palas Athena, 1992b. (v. II).
CARNEIRO, E. Dinâmica do folclore. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2008.
CASCUDO, L. da C. Geografia dos mitos brasileiros. São Paulo: Global, 2002.
CASCUDO, L. da C. Lendas brasileiras. São Paulo: Global, 2005.
CASCUDO, L. da C. Dicionário do folclore brasileiro. 12. ed. São Paulo: Global, 
2012.
CASTILHO, F. Ouro, fogo & megabytes. São Paulo: Gutemberg, 2014.
CASTILHO, F. Prata, terra & lua cheia. São Paulo: Gutemberg, 2015.
CORSO, M. Monstruário: inventário de entidades imaginárias e mitos brasilei-
ros. 2. ed. Porto Alegre: Tomo Editorial, 2004.
COSTA, A. de B. Breves notas sobre a ficção folclórica no Brasil. Abusões, Rio 
de Janeiro, n. 7, p. 292-335, 2018. DOI: https://doi.org/10.12957/abusoes. 
208.35201 
CRULL, C. V. R. Idealizing the bodies of medieval mermaids: analyzing the shifted 
sexuality of medieval mermaids in the presence of medieval mermen. Berkeley 
Undergraduate Journal, Berkeley, v. 35, n. 1, p. 1-21, 2021. DOI: https://doi.
org/10.5070/B335152285
DEL PRIORE, M. Esquecidos por Deus: monstros no mundo europeu e ibero-
-americano (séculos XVI-XVIII). São Paulo: Companhia das Letras, 2000.
FREYRE, G. Assombrações do Recife Velho. Rio de Janeiro: Record, 1987.
GRIMAL, P. Dicionário da mitologia grega e romana. Tradução Victor Jabouille. 
5. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005.
KASTENSMIDT, C. A bandeira do elefante e da arara. São Paulo: Devir, 2016.
LOUREIRO, J. de J. P. Cultura amazônica: uma poética do imaginário. Belém: 
Cejup, 1995.
REIS, C. Dicionário de estudos narrativos. Coimbra: Almedina, 2018.
TAVARES, B. Sete monstros brasileiros. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2014.
WILKINSON, P. O livro ilustrado da mitologia: lendas e histórias fabulosas sobre 
grandes heróis e deuses do mundo inteiro. Tradução Beth Vieira. 2. ed. São 
Paulo: Publifolha, 2002.


