REFIGURACOES DE IARA
NA LITERATURA FANTASTICA
BRASILEIRA CONTEMPORANEA

Paulo Ailton Ferreira da Rosa Junior”
) https:/ /orcid.org/0000-0002-4182-1070

Como citar este artigo: ROSA JUNIOR, P. A. F. da. Refiguracoes de Iara na literatura
fantastica brasileira contemporanea. Todas as Letras — Revista de Lingua e Literatura,
Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025. DOI: https://doi.org/10.5935/1980-
6914 /eLETLT17075

Submissao: 10 de maio de 2024. Aceite: 25 de agosto de 2025.

Resumo: Este estudo analisa trés casos de refiguracao da personagem folclorica
lara — a sereia brasileira — em textos da literatura fantastica contemporanea
produzidos no Brasil. Segundo Reis (2018), a refiguracao é a reelaboracao nar-
rativa de uma determinada personagem, uma adaptacao dela para outro uni-
verso ficcional. Por isso, primeiro se discute um pouco sobre a figuracdo da
personagem a partir do que os estudiosos do folclore reuniram acerca dela na
cultura popular; e entdo se examinam suas refiguracdées em um conto, um ca-
pitulo de um romance e dois volumes de uma série.

Palavras-chave: lara. Personagem. Folclore. Literatura fantastica. Refiguracéo.

*  Universidade Federal de Santa Maria (UFSM), Santa Maria, RS, Brasil. E-mail: juuniorferreira@yahoo.com.br

Este artigo esta licenciado com uma Liceng¢a Creative Commons - Atribuicdo-NaoComercial 4.0 Internacional
B e



PAULO AILTON FERREIRA DA ROSA JUNIOR

LITERATURA
MERGULHANDO
[ | a nossa vasta colecdo de textos orais, aqueles transmitidos da boca

para o ouvido, de geracdo para geracdo, ha muitos séculos circula no

Brasil a historia de Iara (também chamada de mae d’agua). Sobre a
personagem, Corso (2004, p. 103) esclarece que a “lara € a versao brasileira da
sereia, este ser metade peixe, metade mulher, que existe no folclore de quase
todos os povos”. Mais recentemente, também em textos da literatura escrita, ela
tem reaparecido sob formas que mais ou menos se assemelham aquelas da
tradicao popular, e é esse fenomeno que esta investigacado pretende focar.

Sintese dos resultados da investigacao principal de uma tese de doutorado
centrada na figura das sereias, e em especial da que reconhecemos como a se-
reia brasileira, este artigo apresenta uma analise de trés textos literarios em que
a personagem lara aparece refigurada. A isso subjaz o conceito de Reis (2018,
p. 421), que define refiguracdo como os processos “de reelaboragcdo narrativa”
pelos quais pode passar uma personagem ao ser transposta de seu contexto
original para outros universos ficcionais. Busca-se evidenciar de que maneira
cada um dos textos contemporaneos compoe a sua propria lara, falando em
permanéncias de caracteristicas, intervencdes autorais e também possiveis in-
fluéncias de outras narrativas em que se pautam essas intervencoes.

Para empregar os movimentos analiticos, o artigo, além da introducao e das
consideracoes finais, esta dividido em duas partes principais: uma primeira em
que se apresenta, a partir de uma fortuna critica, um histoérico da formacao da
personagem lara na cultura popular, bem como uma possivel figuracao para ela;
e uma segunda em que o conto “Por uma gota de sangue”, de Braulio Tavares
(2014), um capitulo do romance A bandeira do elefante e da arara, de Christopher
Kastensmid (2016), e trechos dos dois primeiros volumes da série “O legado fol-
clorico”, de Felipe Castilho (2014, 2015), sao analisados com a finalidade de
compreender que semelhancas e diferencas cada uma das refiguracoes guarda
entre si e também com relacdo a personagem em sua origem popular.

UM BREVE PRIMEIRO ENCONTRO COM A SEREIA BRASILEIRA

Estudiosos concordam que o primeiro relato escrito sobre alguma criatura
fantastica ligada as aguas brasileiras aconteceu em uma carta do padre José de
Anchieta enderecada ao padre geral da Companhia de Jesus. De acordo com
Camenietzki e Zeron (2000, p. 113), o objetivo de Anchieta nessa carta era “mos-
trar as possibilidades catequéticas do Brasil aos futuros missionarios”. Nesse
sentido, tudo leva a crer que os relatos de seres estranhos contidos na carta,
como o Curupira, o Boitata e este que darei a ver, estivessem nela mencionados
para argumentar sobre as formas que o Demonio (cristdo) se mostrava aos indi-
genas e a urgéncia de levar o catolicismo para salva-los do tormento. Assim foi
escrito: “Também ha outro [demoénio|, nos rios, aos quais chamam igupiara, isto
é, moradores da agua, os quais igualmente matam os indios” (Anchieta apud
Camenietzki; Zeron, 2000, p. 14).

Anchieta, assim, nao tratava Igupiara como um ser integrante do mundo na-
tural ou mesmo como uma existéncia fantastica parte de um outro sistema de
regras para ele desconhecidas, mas como uma encarnacao, dentre as infindaveis,
que a personagem que representa o mal no cristianismo poderia assumir para

2 Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075



REFIGURACOES DE IARA NA LITERATURA FANTASTICA BRASILEIRA CONTEMPORANEA

LITERATURA

corromper os homens. Sem entrar no mérito de discutir os processos ideologicos
de aculturacao por tras dessa conversao do entdo chamado Igupiara em figura
pertencente a religido em processo de dominacao, a catélica, importa ressaltar
que isso também pode se dever a imagem que os proprios indios atribuiam a
criatura. Segundo Corso (2004, p. 105), “Para os indios, ele sempre age como
um ser maléfico e brutal”, corroborando a descricao do padre: “Sempre que pode,
afoga o humano que encontrar ao acaso no caminho. Um dos seus meios de
ataque € virar as canoas para jogar o ocupante no seu meio [a agua] e melhor
poder agarra-lo. Costuma matar por meio de um abraco fortissimo”.

Camara Cascudo (2012, p. 354), importante folclorista do século XX, concor-
da que “O documentario dos sécs. XVI e XVII ndo registra no Brasil nenhum
outro ente marinho, com forma humana, além do Ipupiara”. Nesse sentido,
embora alguns desses registros citem, por cima, a possibilidade de encontrar
Ipupiaras fémeas, também Mary Del Priore (2000, p. 90), em seu proprio levan-
tamento, no qual figuram mais trés relatos diferentes, nao identifica qualquer
registro da colonizacao em que as Ipupiaras sejam retratadas de modo muito
diferente dos Ipupiaras: “A Ipupiara estaria longe de sugerir a beleza das sereias
capazes de seduzir incautos marinheiros”. Seriam tao assombrosas quanto seus
pares do sexo masculino: “Nao ha canto nem transformacdo em moca bonita,
palacio de cristal no fundo d’agua, oferecimento de amor e de riquezas” (Cascudo,
2012, p. 354), como evoca o saber acumulado em torno de lara, por exemplo.

De qualquer forma, “Essa ideia de seres aquaticos maus acabou fundindo-se
com o mito da sereia e, sofrendo muitas transformacbes, deu origem a lara”
(Corso, 2004, p. 108) que se conhece hoje. Nao se pode ignorar uma similitude
entre todos esses seres correlatos — Ipupiara, sereias, lara: a sua faria assassi-
na. Pode ter sido exatamente essa caracteristica violenta que auxiliou o europeu
a estabelecer alguma correlacdo entre eles, como averigua Cascudo (2002,
p. 147): “Os portugueses, homens do mar, possuiam a tradicdo das lendas ma-
ritimas, de tritdes, sereias e animais fabulosos. As Sereias constituiam um pa-
triménio comum aos povos navegadores” e podem ter influenciado muito nas
historias de sereias que chegaram ao Brasil e que ajudaram a dar forma a Iara.

Segundo Yls Camara (2009), o nome lara deriva do vocabulo Yara, que, por
sua vez, tem origem em uma raiz do tupi-guarani y-iara. Seria lara a “Perdicdo
dos pescadores e dos que inadvertidamente se olham no espelho das aguas de
um rio ou de uma lagoa” (Camara, 2009, p. 115), ja resguardada a adaptacao da
sereia maritima ao contexto brasileiro, tornando-se entdo um ser da agua doce
e nao da agua salgada. A autora segue narrando que, quando ocorre o encontro
do ser humano com a figura, “a lara estende-lhe os bracos nus, num irrecusavel
convite mortal que conduzira sua presa a viver com ela em seu castelo encanta-
do que repousa placidamente no leito das aguas” (Camara, 2009, p. 115), apon-
tando para a confluéncia entre os perigos nos quais acreditavam os navegadores
e os indigenas brasileiros no tocante a seres monstruosos das aguas.

Camara Cascudo (2005), em sua obra Lendas do Brasil, apresenta uma nar-
rativa sobre lara transcrita do ensaio “Lendas, crencas e supersticoes”, de Joao
Barbosa Rodrigues, publicado na Revista Brasileira, em 1881. Nela, lara é retra-
tada como uma indigena tapuia exilada de sua tribo, cuja aparéncia e canto
maravilhosos atraem as suas vitimas: “- ‘E bela, porém é a morte... é a lara”
(Cascudo, 2005, p. 13). Essa versao da narrativa nao revela o motivo pelo qual
Iara foi castigada com o exilio, que € sobre o qual ela canta. Entretanto, um texto

Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025 3
DOI 10.5935/1980-6914 /eLETLT17075



PAULO AILTON FERREIRA DA ROSA JUNIOR

LITERATURA

recolhido da oralidade constante em um repositério da Universidade de Utah!
relata a existéncia remota de uma india guerreira que por ser mais forte do
que seus irmaos homens sofreu uma tentativa de assassinato por parte deles.
Em autodefesa, a india acabou matando todos. Furioso, seu pai, chefe da tribo,
castigou-a jogando ao rio cheio de piranhas, mas, em vez de comerem sua carne,
os peixes transformaram a india em uma sereia. Assim, exilada de sua tribo, lara
ficou assombrando as aguas e vingando-se de todos os homens que cruzassem
o seu caminho.

Outras origens sdo possiveis quando pensamos no correlato mae d’agua.
Gilberto Freyre (1987), em sua obra Assombragées do Recife Velho, remonta ao
“causo” de uma moca que foi tentar ver o proprio reflexo no espelho das aguas
do rio do Prata, mas foi puxada para as profundezas pelo fantasma de uma mu-
lher que guardava la as riquezas de quando era viva. Freyre (1987, p. 40) sugere,
assim, que algumas mulheres, quando morrem, tornam-se o que o povo batiza
de “maes-d’agua”: “Felizes das mulheres que na vida sobrenatural se transfor-
mam em bonitas maes-d’agua alvas ou morenas, em sereias de olhos e cabelos
verdes, em alamoas louras”; note-se que aparentemente Freyre equipara maes-
-d’agua com sereias, a iconografia mais famosa da lara.

Em vista disso, destaca-se que Cascudo (2012, p. 344), no verbete “lara” de
seu dicionario, diz que este se trata do “Nome convencional e literario da Mae
D’agua”. Por conseguinte, também Philip Wilkinson (2002, p. 105), em seu livro
de mitologias, trata Iara e a mae d’agua como a mesma entidade dos “Mitos in-
digenas brasileiros”:

Mae D’agua: Equivalente brasileiro a sereia europeia, o mito da Mae d’agua
evoluiu entre os indios no século 18. Ela tinha originalmente forma de cobra,
mas é mais popular sob a forma de mulher, também chamada Iara ou Uiara.
E a protetora das dguas, apresentada como uma moca bonita que pode atrair e
seduzir os pescadores com seu canto, muitas vezes levando-os a morte.

Desse modo, é possivel considerar Iara e Mae-D’agua duas faces de uma
mesma moeda. O autor menciona uma forma de cobra para a personagem, con-
vergindo para o que nota Corso (2004, p. 121) quando afirma que “Existe muita
confusao a respeito do que se entende por Mae d’agua. Ora é apresentada como
sinénimo de Iara, ora confluindo para ser outro nome da Cobra-grande, mas
com atributos que lembram também o Ipupiara”. Como seu nome ja indica, a
Cobra-grande “é uma cobra gigantesca, cujos olhos sdo comparaveis a tochas de
fogo” (Corso, 2004, p. 63), “o mito mais poderoso e complexo das aguas amazo-
nicas”, completa Cascudo (2012, p. 212). Ele ainda anota que “em 1630 era
corrente chamar-se uma cobra ‘Mae d’Agua” (Cascudo, 2002, p. 157), o que
pode indicar o ponto em que ambas as figuras se misturaram.

A esta altura o leitor bem deve ter percebido que falar sobre lara é adentrar
um labirinto extremamente dificil de sair. Isso ocorre porque, em matéria de
folclore, lidamos com fatos cuja permanéncia se da exatamente pelo seu poder
de adaptacao a variados contextos. Como Carneiro (2008, p. 13) bem deduz,
“o fato folclorico se individualiza no processo da sua incorporacao a cultura lo-
cal”, e “nessa recomposicao encontramos a forca de atualizacdo do folclore, que

1 Disponivel em acervo de narrativas folcléricas brasileiras coletadas da oralidade e textualizadas para o repositorio da Utah State
University: https:/digitalcommons.usu.edu/student_folklore_all/558/. Acesso em: 16 out. 2025.

4q Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075



REFIGURACOES DE IARA NA LITERATURA FANTASTICA BRASILEIRA CONTEMPORANEA

LITERATURA

assume as formas novas que as novas condicoes exigem” (p. 22). Quando nos
deparamos com narrativas folcloricas, encontramos sempre as mesmas historias,
repetidas vezes, encenadas por personagens sempre muito familiares, porém
vestindo roupagens variavelmente distintas.

No caso especifico de lara, embora apresente variacoes, ela é facilmente reco-
nhecida a partir da figura de uma mulher sobrenatural que reina sobre as aguas
brasileiras, por isso também muito chamada de Mae-D’agua. Entretanto, o im-
portante asseverado por Cascudo (2002, p. 154) é que “Como existe atualmente
nao houve um s6 indio nos séculos XVI e XVII que a tivesse conhecido nas horas
de devaneio”, que o que ocorreu foi “a convergéncia do mito dada a existéncia do
simile. Nesse processo é fatal a confusao, a interdependéncia de histoérias co-
muns, a quase fusao de certos detalhes” (p. 159); e completa: “A Iara é europeia.
O indio néo a conheceu outrora. Hoje € natural que se diga velhissima, uma vez
que, ha trés séculos a lenda escorre pela sua memoria” (p. 168).

NADANDO COM REFIGURACOES DE IARA

Se a figuracdo de lara, ou seja, sua caracterizacdo mais original, torna-se
reconhecivel a partir de uma série de elementos comuns atribuidos as suas va-
riacoes na tradicdo popular, mais especificamente na literatura oral, as suas
refiguracoes se dardo na irma mais nova dessa literatura, a escrita, produzida e
consumida nos circulos letrados. Essa recriacao narrativa se torna bastante
evidente na literatura fantastica contemporanea produzida no Brasil gracas a
um subgénero conhecido como ficcéo folclérica. E nesse subgénero em que “os
saberes locais, a cultura dos povos originarios e principalmente os mitos e lendas
do imaginario popular servem de motor para a narrativa literaria” (Costa, 2018,
p. 311). E por isso que esta secdo materializara a analise de trés obras dentro do
referido escopo.

O primeiro texto literario selecionado para o corpus esta na obra Sete mons-
tros brasileiros, de Braulio Tavares (2014). Nela, o autor nos apresenta sete
contos, cada um inspirado por uma criatura fantastica das nossas narrativas
folcloricas — com excecao de um deles, em que toma emprestado a figura do zumbi,
como ele mesmo explica em texto do posfacio, das narrativas cinematograficas e
o aclimata ao nosso contexto. O conto que nos apresenta a Iara concebida por
Braulio intitula-se “Uma gota de sangue”, sendo aquele que encerra a obra.

Ainda que a personagem em torno da qual se constroi a tensdo da narrativa
seja a fantastica sereia brasileira, a figura que primeiro nos é apresentada € um
tipo humano. Nas palavras do narrador: “Givaldo Nunes se debrucou na balaus-
trada, acendeu um cigarro, tragou, bateu a cinza e desejou que alguma fagulha
fosse levada pelo vento e incendiasse toda a floresta escura que se estendia de
horizonte a horizonte, a luz do luar” (Tavares, 2014, p. 91). Nao por acaso essa
personagem € um homem: a semelhanca das historias orais sobre lara, esta,
escrita, também trabalha em cima da tensao sexual heteronormativa, reprodu-
zindo os estereotipos de género que subjazem a perspectiva.

Givaldo é algum tipo de encarregado pela gestdo de uma obra messianica,
um hotel de luxo chamado Tropikal Hotel Black River, que esta sendo erguido
dentro da floresta amazonica e que vem enfrentando todos os problemas que tal
empreitada poderia vivenciar naquele contexto. Se nos guiarmos pelo nome com
o qual batizaram o hotel, teremos uma pista do lugar dessa floresta em que ele

Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025 5
DOI 10.5935/1980-6914 /eLETLT17075



PAULO AILTON FERREIRA DA ROSA JUNIOR

LITERATURA

se encontra, uma vez que “Black River” s6 pode fazer referéncia ao rio Negro, o
maior afluente da margem esquerda do rio Amazonas — o que ratifica a per-
cepcao inicial de que a “floresta escura que se estendia de horizonte a horizonte”
¢ a floresta amazonica (em nenhum momento durante o conto isso € dito expli-
citamente).

Encontramos Givaldo enquanto ele vagueia pelo hotel semipronto, e o narra-
dor vai oferecendo flashes do quanto cada espaco daquela obra faraénica impac-
tou de alguma forma a floresta. Fica subjacente a impressao de que nao foram
tomadas as decisdes mais prudentes em relacao a preservacao da area virgem
ocupada pelo futuro resort e que tal fato passou despercebido pelas autoridades
competentes, uma vez que muito dinheiro estava envolvido. Esse dado se torna
importante & medida que lembramos que muitas vezes entidades como lara, o
Saci, o Curupira, entre outras, sdo comumente associadas a ideia de protecao
da natureza.

Por duas vezes, nossa atencao € desviada do contexto corrente para que fi-
quemos sabendo um pouco mais sobre a vida pessoal de Givaldo a partir de
duas ligacoes que recebe: a primeira, de uma jornalista com quem o dialogo que
o homem desenvolve explicita um romance mantido em segredo; a segunda, de
sua esposa, com quem a relacdo € bem menos afetuosa, carregada de descon-
fianca, pois ela deixa claro saber do envolvimento com outra mulher, muito
embora o marido jure que o vinculo extraconjugal ja ndo exista. A questao é que
nao apenas a amante esta a caminho do grande evento para encontra-lo, como
a esposa também resolveu comparecer como acompanhante dele.

Ao estabelecer esse conflito novelesco, o narrador segue dando forma ao que
se indica ser o ponto principal em torno das historias que contam sobre Iara ou
Mae D’agua, e que a semelhanca disso sera o mote principal também desta: a
fabulacdo em torno do poder de seducédo dessa entidade com relacdo aos ho-
mens (considerando, é claro, uma visdo hegemonica heteronormativa). Givaldo
€ caracterizado, da mesma forma, como alguém pouco ou nada propenso as
convengoes monogamicas, e por isso uma vitima em potencial para uma entida-
de com as pulsdes como as de lara. Reside ai mais uma caracteristica que dese-
nha um alvo nas costas de Givaldo, pois passa a condizer duplamente ao perfil
de vitima da sereia brasileira, uma vez que, além de responder como encarrega-
do pela obra como um todo, portanto, responsavel por macular a virgindade
daquele espaco da floresta, também corresponde aos atributos de género e se-
xualidade requeridos para o perfil de vitima.

Tantas dicas oferecidas nao se provam mera coincidéncia. Givaldo acaba
surpreendido pela aparicao de uma figura nas piscinas pelas quais passa, todas
ornadas com uma concha de marmore:

Ele se virou na direcao da concha de mdarmore, e viu a mulher. Estava nua, en-
colhida sobre si prépria, como se quisesse se proteger do frio, embora o ar esti-
vesse morno e umido como o ar de um porao. [...] Ele ficou de pé e caminhou
pela lateral da piscina na direcao da concha. Quando se aproximou, a mulher
ergueu a cabeca e olhou para ele. Antes mesmo de formular qualquer pensa-
mento, ele sentiu no préprio corpo a excitagao surgindo e crescendo (Tavares,
2014, p. 100-101).

O homem tem, assim, muito pouco tempo para pensar por si mesmo. Enquan-

to consegue, levanta algumas possibilidades... seria uma camareira tomando

6 Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075



REFIGURACOES DE IARA NA LITERATURA FANTASTICA BRASILEIRA CONTEMPORANEA

LITERATURA

banho escondida? Seria uma intrusa de alguma comunidade ribeirinha? Em ne-
nhum momento estranha totalmente a presenca da mulher, ndo a vé como uma
ameaca, parece acreditar ter apenas flagrado alguém em um momento intimo e
bastante indevido. Seu pensamento acompanha as regras do nosso mundo real-
-naturalista, sequer levanta a possibilidade de aquela figura ser algo do dominio
do sobrenatural. E a criatura também nao lhe da margem para isso. A reacéo
corporal imediata do homem, a excitacdo que cresce, ja indica que ele foi fisgado,
que ja nao tem mais dominio sobre si, que ja caiu no terrivel encanto. E enfim o
narrador nos descreve lara:

Ela tinha seios pequenos e duros, com auréolas largas e cor-de-rosa. Os cabelos
molhados eram negros, muito lisos e desciam até a cintura. Era do tipo peque-
no, devia ter um metro e sessenta, e as pernas e os bracos eram rolicos, fortes;
nao o corpo de uma atleta, mas de uma pessoa habituada a atividade fisica.
E a pele! O seu tom de pele variava de acordo com o angulo em que as luzes da
piscina batiam, mas era basicamente uma cor de doce de leite, um marrom com
tonalidades de bronze (Tavares, 2014, p. 101).

E possivel dizer que fisicamente, nesse conto, a personagem lembra as carac-
teristicas dos povos amazonenses, mas afirmar que pertence a alguma linhagem
puramente indigena seria especular além dos limites do texto.

Ainda que o narrador expresse que aos olhos de Givaldo a desconhecida mu-
lher surja como alguém do dominio do banal, ao mesmo tempo também oferece
vislumbres que poem a questao em xeque: ao descrever os efeitos da luz sobre a
pele dela, que muda de tom considerando o reflexo, compée um efeito que comu-
nica uma sensacao proxima ao magico, ao ilusério. Também digna de nota € a
total falta de constrangimento da entdo moca ao ser flagrada nua. Ela nao ape-
nas nao se esconde, como também sorri e mergulha nadando em sua direcéo:
“seu cabelo abriu e se recolheu de novo, acompanhando as bracadas rapidas
com que ela veio até a borda, segurou-se, icou-se para cima, agil, leve, forte.
Ficou parada diante dele, gotejante, sorridente” (Tavares, 2014, p. 101).

A falta de pudores em torno da nudez e a desenvoltura com o corpo dentro da
agua, reforcada pela repetida énfase na forca dos musculos de seus bracos e
pernas, membros que usamos para nadar, também falam sobre: 1. o quanto
essa personagem que surge de subito vive fora das nossas regras sociais, ou
seja, sem a convencao de cobrir-se com roupas, o que possivelmente também
aponte para o seu isolamento do nosso mundo e, portanto, expresse uma exis-
téncia no minimo peculiar; e 2. o quanto ela esta familiarizada com outro espaco
de movimento, que ndo o nosso, majoritariamente a terra, mas sim a agua.
Emerge assim a possibilidade de que Givaldo e o leitor tenham se deparado com
uma criatura que apenas parece fazer parte da mesma categoria que nés, huma-
nos, mas que na verdade se esconde atras dela. Digno de nota é o fato de essa
figuracdao manter aquela ja averiguada por Cascudo: sem qualquer apéndice do
corpo de algum animal. Pelo menos até entao.

O terrivel encanto pelo qual o homem foi fisgado atinge, entdo, o seu apice:

Ele tinha erguido os olhos dos labios dela para os olhos e viu que eles nao eram
globos, e sim cavidades muito profundas e escuras, com uma luz esverdeada
bruxuleando la longe, no final de tuneis que pareciam sugd-lo para dentro —
a principio devagar, com resisténcia, mas a resisténcia foi sendo vencida, a

Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025 7
DOI 10.5935/1980-6914 /eLETLT17075



PAULO AILTON FERREIRA DA ROSA JUNIOR

LITERATURA

velocidade aumentando, e ele sentiu-se sem peso, sem matéria, sem tempo,
caindo vertiginoso naquele abismo verde-negro, num éxtase de pavor e revela-
cao (Tavares, 2014, p. 102).

Toda e qualquer ilusdo de que se estivesse tratando de um encontro mundano
se esvai. Tal qual Givaldo, sentimos que somos cooptados por esses olhos que
nao sao olhos humanos, mas “cavidades profundas e escuras”, com uma luz
que nos hipnotiza e nos traga para fora de nés mesmos. Quebra-se a barreira
com o racional e perde-se o referente com o real para qualquer explicacdo pos-
sivel. Assim, o narrador descreve o perigo a que o personagem esta exposto com
palavras que dao corpo a uma sensacao de salto para fora da realidade, “sem
peso, sem matéria, sem tempo”, como quem se perde no espaco, no desconheci-
do, como quem cai em outra dimensao, instaurando a sensacao de insolitez que
rege os paragrafos finais do conto.

Também se ressalta a presenca de outra marca muito forte no que diz respei-
to a caracterizacdo de lara e outras sereias: a sensacao paradoxal de horror e
deslumbre perante as suas existéncias e os seus poderes, pois Givaldo sente
“éxtase de pavor”. Para mais, ha algo de um horror cé6smico na passagem, como
em um bom trecho de Lovecraft, em que a personagem tem acesso a uma verda-
de horrenda, ancestral, e perde sua consciéncia na imensidao vazia do universo.
Enquanto a inspiracao no horror césmico surge como uma pura averiguacao
deste estudo, outro aspecto no que diz respeito a influéncias para essa refigura-
cao de Iara aparece muito marcado a partir do seguinte trecho, que da continui-
dade ao ataque da criatura:

Os labios dela tinham se projetado para a frente formando de inicio um biqui-
nho mimoso, e foram se alongando, se encorpando, transformando-se num foci-
nho comprido que logo se recobriu de laminas cérneas; com ele, ela bateu com
Jorca no rosto do homem, jogando a cabeca dele para o lado e expondo sua
orelha esquerda, em que o focinho, agora quase uma tromba rigida e meio flexi-
vel, se inseriu, rasgando o conduto auditivo e, ao mesmo tempo, se alargando,
rachando todos os ossos da cabeca do homem, enquanto a lingua aspera, pega-
Josa, deslizava pelo tubo até a ponta e comecava o trabalho de desmanchar a
massa encefadlica que era imediatamente sugada (Tavares, 2014, p. 102-103).

A cena, entao, reveste-se de uma brutalidade que é apenas sugerida nos tex-
tos que trazem as primeiras figuracoes da personagem ou de suas correlatas.
Sabe-se, das narrativas folcloricas, que as sereias, nisso incluso a brasileira,
dao fins violentos as suas vitimas. Mas nunca esse fim € pontualmente descrito.
Ja aqui temos um detalhamento grafico do ataque, que choca e promove uma
quebra de expectativas no leitor: até entdo o tom adotado na narracéao era de um
terror mais psicologico, estabelecendo uma aura de temor pelo que se desconhe-
ce. O tom de quem sabe que algo de ruim esta para acontecer, mas que nao
sabe exatamente o que, e fica levantando hipoéteses, fazendo inferéncias dentro
do mesmo espectro, sem ter muita certeza sequer de que seus olhos acompa-
nhardo quando acontecer; porém, quando acontece, temos um vislumbre deta-
lhado da violéncia impelida.

Essa mudanca de tom na narrativa bem combina com o que a obra como um
todo comunica que pretende, se lembrarmos as averiguacodes feitas sobre a ma-
terialidade dela e também se recorrermos a proposta de Braulio Tavares (2014,

8 Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075



REFIGURACOES DE IARA NA LITERATURA FANTASTICA BRASILEIRA CONTEMPORANEA

LITERATURA

p- 109), como ele mesmo expde no posfacio: “levar os personagens do nosso
folclore as novas geracoes de uma maneira tdo assustadora quanto acontecia no
tempo em que nossas avos ouviam, e depois nos contavam, estas mesmas his-
torias”. A passagem em que lara se alimenta do cérebro de Givaldo tem inclusive
algo de cinematografico que denuncia esse apelo as novas geracoes, tao ligadas
as narrativas audiovisuais veiculadas pelas muitas telas que nos cercam, tao
formadas por uma imaginacao que € fortemente imagética. A estilistica empre-
gada nos proporciona ver com tamanha clareza a cena que € como se um filme
passasse na nossa cabeca.

Nesse sentido, o texto da orelha do livro muito corrobora essa influéncia,
uma vez que, ndo por acaso, comec¢a fazendo referéncia a maior industria de
narrativas audiovisuais do mundo: “Muito além de Hollywood e das séries de TV
americanas, existe um universo fantastico brasileiro, que permanece vivo através
de geracoes. Nesses contos ilustrados, os monstros brasileiros ganham vida no-
vamente e ressurgem do imaginario nacional para fascinar e aterrorizar”. E tam-
bém nos paratextos da obra que o assassinato cometido por lara a partir dessa
transformacéo grotesca, que nao existe em nenhuma outra histéria sobre ela,
tem uma explicacao bastante criativa oferecida. Inclusive, é apenas a partir do
posfacio que temos a confirmacao de que a personagem realmente € Iara, ja que
em nenhum momento do conto ela € nomeada, e que esse final bem poderia colo-
car em duvida tal identidade. Tavares (2014, p. 109) assim discorre: “Em ‘Uma
gota de sangue’ voltei a misturar por minha conta dois mitos distintos: a lara e
o Capelobo”.

O Capelobo, segundo Cascudo (2012, p. 173),

[...] tem corpo de homem, coberto de longos pelos; a cabeca é igual a do taman-
dud-bandeira e o casco como fundo de garrafa. Quando encontra um ser huma-
no, abraca-o, trepana o cranio na regido mais alta, introduz a ponta do focinho
no orificio e sorve toda a massa encefdlica.

E uma personagem famosa no Maranhao e no Para, sendo como um equi-
valente indigena ao lobisomem. Corso (2004, p. 57) completa: “Esse monstro
provavelmente € o avo do Chupa-cabra |[...] o fato € que quem o viu nunca sobre-
viveu, por isso € dificil saber detalhes”.

Quanto a segunda obra a ser analisada, A bandeira do elefante e da arara,
ela foi escrita por Christopher Kastensmidt (2016). Suscintamente, é possivel
dizer que a trama do romance narra a empreitada do holandés Gerard Van Oost
ao chegar a terras brasileiras no ano de 1575 e libertar o africano escravizado
Oludara para juntos montarem uma bandeira de exploracao, a bandeira que da
titulo a obra. Acontece que, ao contrario do que os demais bandeirantes tém em
mente, a exploracao visando a riquezas, Gerard e Oludara estao mais interes-
sados nas maravilhas ndao materiais dessa terra recém-conquistada. Querem
ser herdis ao modelo greco-latino, daqueles que se envolvem em grandes bata-
lhas e vencem terriveis monstros. Nisso, acabam desafiando a ira e a ganancia
dos colonizadores e piratas, e enfrentando seres dos mais fantasticos com os quais
cruzam.

O encontro dos protagonistas com lara se da no terceiro capitulo, “O descon-
veniente casamento de Oludara e Arani”. Arani € uma mulher indigena por
quem Oludara se apaixona, mas que foi reivindicada como esposa pelo Curupira.
Assim, torna-se necessario que Oludara derrote o Curupira para liberta-la do
compromisso, e para isso sera preciso conseguir a ajuda de alguém com poderes

Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025 9
DOI 10.5935/1980-6914 /eLETLT17075



PAULO AILTON FERREIRA DA ROSA JUNIOR

LITERATURA

superiores aos da criatura de pés virados para tras. Logo o nome de lara surge
como uma opc¢do, pois “A magia dela faz até mesmo a dele parecer infantil”
(Kastensmidt, 2016, p. 80). Sendo a tunica opcao de Oludara, o heréi decide
utilizar-se dela.

Na empreitada, além do auxilio do companheiro de aventuras Gerard e da
amada Arani, ele também angaria o de Flor-do-Mato, “uma amiga dos animais,
como o Curupira” (Kastensmidt, 2016, p. 79) que tem a pretensao de tornar-se
noiva dele — por isso, muito lhe interessa resolver a situacao também. A magia
de Flor-do-Mato vem bem a calhar, pois, como Ybandira, o cacique da tribo de
Arani avisa: “A lara consegue enfeiticar qualquer homem?”, e, embora Arani seja
mulher, “Os encantos de lara podem nao a afetar, mas outras magias o fardo”
(Kastensmidt, 2016, p. 80). E a primeira vez nos textos investigados nesta pes-
quisa que lara € mencionada como perigosa para outros seres femininos. Verifi-
ca-se, assim, um traco particular da refiguracao em questao para a personagem.
Da tradicao popular a primeira refiguracdo analisada, a figura da sereia brasi-
leira sempre havia aparecido como algoz dos homens até entao.

Entretanto, parece que o alcance que a lara de A bandeira tem com relacao
as mulheres é diferente do alcance que tem com relacdo aos homens, o que apa-
rece evidente no uso do pronome “outras” na fala do cacique para se referir as
magias que a criatura tem capacidade de conjurar. E possivel, assim, inferir que
o perigo oferecido por Iara nao se da a partir de um feitico de desejo, como fica
implicito no discurso do personagem, mas de outras habilidades magicas. Isso
da a sereia brasileira poderes novos e misteriosos que nao se encontram em
qualquer texto anteriormente analisado para este estudo: “lara € ardilosa”, afir-
ma Ybandira (Kastensmidt, 2016, p. 81).

Munidos, entao, do que dispunham para enfrentar a Iara, Oludara e os com-
panheiros chegam a margem de um lago. Ha algo como uma natureza onirica
descrita pelo narrador; compde-se uma atmosfera em que o natural, mundano,
e o sobrenatural, etéreo, se encontram, em que o véu entre esses dois conceitos
vacila, muito ténue. E como se, ao adentrar o territério da personagem, vocé ja
estivesse sob algum tipo de encanto. A noite ressurge, a semelhanca com o con-
to de Braulio, como “a hora” de Iara: “Arani disse. — Devemos esperar neste
ponto; a Iara vem aqui toda noite para banhar-se” (Kastensmidt, 2016, p. 82).

Questionada se nao deveriam manter-se quietos, a espreita de Iara, Arani ar-
gumenta que estao la “para barganhar com ela, nao a surpreender” (Kastensmidt,
2016, p. 82); digno de nota, pois € a primeira vez, em alguma narrativa sobre
Iara averiguada nesta pesquisa, que ha a intencado de propor algum tipo de
acordo com a personagem. Evidencia-se, ai, mais um traco particular nessa re-
figuracao dela: é possivel fazer tratos com a criatura, negociar com ela quando
necessitando de alguma coisa que possa oferecer. Resta saber o que ela pedira
em troca, qual sera o preco estipulado. Ansiosos, os heréis de A bandeira aguar-
dam por ela até que o narrador anuncia:

Uma nota firme e suave reverberou na noite, e gradualmente subiu em volume.
Entao a nota mudou, e uma cangéao foi iniciada. [...] Os olhos de todos foram
atraidos para uma silhueta tremeluzente na bruma, pousada sobre uma das
mintsculas ilhas do lago. Seu brilho obscurecia os detalhes, mas a_forma pare-
cia ser humana, feminina (Kastensmidt, 2016, p. 82).

Iara é introduzida na narrativa, assim, a partir de um dos tracos fundamentais
das sereias: o canto mavioso, que surge enchendo o ar. Enfeiticado, o holandés,

10 Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075



REFIGURACOES DE IARA NA LITERATURA FANTASTICA BRASILEIRA CONTEMPORANEA

LITERATURA

entdo, como alertado, ndo consegue resistir e vai ao encontro da sereia brasilei-
ra, sendo capturado por ela: “Algo como um peixe com bracos saltou da agua e
agarrou Gerard pela garganta. As duas formas desapareceram debaixo da agua
com um forte chapinhar” (Kastensmidt, 2016, p. 83, grifo nosso).

A garganta e o coracao sao sempre as principais partes do corpo em que os
algozes miram quando querem a morte de alguém. Essa abordagem traicoeira de
lara, a de hipnotizar, pegar o interlocutor de surpresa por um ponto fraco e ainda
submergi-lo, obrigando-o a abrir méao do oxigénio de que os pulmoes precisam,
reforca nessa refiguracao a violéncia sempre presente na interacdo da sereia
brasileira com os humanos. Embora em Tavares, por exemplo, essa violéncia
seja muito mais grafica, com sangue e miolos saltando das paginas para o rosto
do leitor, pois dialoga com o horror, aqui em Kastensmidt ela aparece sempre em
atos que denotam a ameaca do que pode ser feito longe dos olhos do leitor.

Ademais, quando o narrador a descreve como “um peixe com bracos”, temos
ai o vislumbre claro de como essa refiguracdo vai se apresentar: uma mulher
hibrida, com a classica parte pisciforme herdada das sereias atlanticas e que
nao aparece nas figuracoes da personagem nos textos que ajudam a firmar a
sua existéncia em nossa cultura. E o primeiro (e também tinico) caso de uma
Iara metade peixe nos trés textos em que aqui se analisam as suas refiguracoes
na literatura fantastica contemporanea. Nota-se nela, assim, a fortissima influén-
cia da imaginacao angléfona, alimentada pela forca das narrativas em diversas
midias que nos chegam desse contexto. Se toda a sereia que vemos no cinema,
na televisdo, mesmo nos textos puramente verbais e escritos que nos chegam
traduzidos, tem rabo de peixe, entdo a brasileira nao poderia ser diferente.

Oludara persegue lara e Gerard até uma suntuosa caverna subterranea, onde
fica claro ser o refiigio da vil personagem. Com Gerard bem ao alcance das gar-
ras da sereia, o narrador finalmente nos oferece uma boa olhada sobre ela:

Uma mulher que sé poderia ser a lara recostava-se perto dele a beira da dgua
e dedilhava uma harpa dourada. A sua metade superior humana reclinava-se
pouco acima da dgua, seus seios nus semissubmersos e ondulando. Sua meta-
de inferior era a de um peixe, e movia-se para frente e para tras, produzindo
marolas perfeitas no tempo da miisica. A cabeleira volumosa espalhava-se em
torno dela como um ninho, e igualava a cor dos rubis. Seus olhos, em contraste,
Jaiscavam na cor das esmeraldas. Sua pele branca parecia mais europeia do
que brasileira (Kastensmidt, 2016, p. 84).

Em termos de aparéncia fisica, para além do hibridismo pisciforme ja anun-
ciado, a refiguracao de Iara expressa no romance de Kastensmidt se completa
com algo que também dialoga com influéncias europeias, como a pele branca.
Sendo uma mulher-monstro natural de terras brasileiras, um ser genuino de
nosso territério nunca antes ocupado por caucasianos até a colonizacdo portu-
guesa, essa caracteristica ndo foge a nota da narracao, que ainda a descreve
como ruiva — “A cabeleira volumosa [...] igualava a cor dos rubis”. Trata-se de
uma escolha curiosa para particularizar a personagem no universo de A bandeira
tendo em vista quao cristalizada é a imagem de outra sereia de cabelos verme-
lhos na cultura pop, Ariel, A pequena sereia da Disney.

A associacao das sereias com um instrumento musical, como a harpa dourada
mencionada no trecho destacado, também nao é nova. Ao longo do medievo, va-
rias sereias apareceram em bestiarios segurando harpas, por exemplo. Segundo

Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025 11
DOI 10.5935/1980-6914 /eLETLT17075



PAULO AILTON FERREIRA DA ROSA JUNIOR

LITERATURA

Crull (2021, p. 11, traducao nossa), “O ato das sereias tocando instrumentos
musicais se conecta com a ideia do povo do mar com vozes magicas que pos-
suem a habilidade de persuadir marinheiros e atrai-los para a morte”. Por ulti-
mo, mas ndo menos importante, a narracdo ainda aponta para os “seios nus” da
personagem, que tanto acenam para um apelo sexual sempre latente nessas
criaturas como para um comportamento delas com relacdo ao proprio corpo
que, por ir contra as convencgoes sociais de que o busto feminino deve ser cober-
to, da-lhes o toque selvagem que um monstro como esse pede.

O referido apelo sexual fica mais explicito no texto quando a sereia se volta
para Oludara e percebe nao estar sozinha com Gerard em sua caverna:

[...] nadou mais para perto e olhou Oludara de cima a baixo — devo dizer que
gosto do que vocé traz. Alto, com uma pele de 6nix que nao vejo ha cem anos,
com olhos profundos e vivos para combinar. E esses musculos! Ela fixou o olhar
logo abaixo da cintura dele, e deu um sorriso faminto (Kastensmidt, 2016, p. 84).

Um pouco mais adiante ela ainda insiste: “— Se deseja possuir-me, s6 precisa
pedir. — Sua boca curvou-se num sorriso sensual e convidativo” (Kastensmidt,
2016, p. 86). O que mais além da sexualidade pulsante e de uma violéncia inata
teriamos em comum com o aspecto selvagem compartilhado por todo animal?

E no impeto desse encontro com Iara em seu covil que essa refiguracao nos
surpreende tal qual a de Tavares surpreendeu, mas apontando em uma direcao
contraria. Se no conto “Por uma gota de sangue” € o aspecto do horror césmico
e do hibridismo com outra criatura folclérica que nos admira, aqui € a nao pre-
viamente anunciada capacidade de metamorfose: “sem aviso, a lara se transfor-
mou em uma enguia e caiu das maos de Oludara” (Kastensmidt, 2016, p. 85).
Sdo enguias os capangas de Ursula, a vila de A pequena sereia da Disney, por
exemplo, mas essa semelhanca nao é tdo importante quanto a relacdo que a
enguia tem com outra figura do folclore nacional: a Cobra-grande.

A lenda da Cobra-grande tem raizes amazonicas e também é chamada de
“lenda da mae d’agua” por muitos, pois, segundo Cascudo (2005), € assim que
os indigenas conheciam essa criatura que, tal qual a sereia lara, era responsavel
por atrair pessoas para o fundo dos rios. O autor ressalta que a confusao, por se
assim dizer, entre as trés entidades — Iara, Mae D’agua e Cobra-grande — néao é
arbitraria, mas parte do funcionamento do proprio sistema folclorico. Tal confu-
sdo, na falta de um termo melhor para ser aplicado, acaba gerando uma varia-
cao importante de narrativas sobre essa criatura, como averigua Loureiro (1995).

Em outro momento, Iara volta a transformar-se em criatura semelhante:
“Sua pele ficou verde e escamosa. Em segundos, ela transformou-se em uma
serpente marinha com presas de um pé de comprimento” (Kastensmidt, 2016,
p.- 86). Com certeza a capacidade de a Iara de A bandeira transformar-se, assim,
em animais de forma longilinea também associados a agua nao € uma escolha
inocente (é preciso ter em vista o mergulho nas narrativas do folclore nacional
que € sabido ter sido dado por Kastensmidt ao longo dos anos que precederam
a escrita), mas um traco da refiguracao que aponta para a influéncia dessas
outras narrativas além da de Iara nessa composicao singular. Para mais, a con-
figuracao corporea longilinea e escorregadia de um peixe em formato de cobra
também endereca uma mensagem clara sobre o carater dessa criatura: ela é
escorregadia, ela vai fugir por entre seus dedos mesmo que vocé consiga alcan-
ca-la. E vai revidar.

12 Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075



REFIGURACOES DE IARA NA LITERATURA FANTASTICA BRASILEIRA CONTEMPORANEA

LITERATURA

“Mate aquele homem! — comandou” (Kastensmidt, 2016, p. 85); e Gerard, sob
seu controle, parte para cima de Oludara. Nao ha nos textos anteriores, seja de
figuracao ou no de refiguracao analisado, casos em que os enfeiticados por lara
ou Mae D’agua obedecam a ordens delas transformando-se em seus servos para
praticar atos em seu lugar ou em seu nome. O poder de sugestao do qual ela é
capaz e que apareceu expresso até entdo € o de fazer a vitima aproximar-se dela
ou da agua o suficiente para que ela nao precise subjuga-lo usando forca fisica.

A aventura termina com a intervencao de Flor-do-Mato, que enquanto outro
ser fabuloso parece ter algum crédito com a sereia brasileira. Elas negociam
uma coroa encantada de folhas, que se colocada na cabeca do Curupira fara
com que se apaixone por Flor-do-Mato nao mais reivindicando Arani como espo-
sa, em troca dos servicos dela durante duas luas cheias. A operacao funciona, o
capitulo termina com o casamento de Oludara e Arani, e encerra-se nele tam-
bém a participacao de Iara em A bandeira do elefante e da arara.

Ouro, fogo & megabytes e Prata, terra & lua cheia sao os dois volumes iniciais
de “O legado folclérico”, de autoria de Felipe Castilho, em que a analise se detera
por fim — a série literaria ainda se completa com Ferro, agua & escuriddo e um
ultimo volume ainda néo publicado. As narrativas acompanham o intercurso
de Anderson Coelho, um garoto comum do interior do Brasil, em um submundo de
seres folcloricos socialmente organizados bem debaixo dos nossos olhos. Ha, por-
tanto, forte apelo a um publico especifico, que é o mesmo que consome outros
titulos com os quais a obra estabelece relacdo, como Harry Potter, da britanica
J. K. Rowling, e Percy Jackson, do norte-americano Rick Riordan, por embasar-se
no mesmo argumento de que ha um mundo de seres fabulosos escondido entre
nos que se revela apenas para alguns escolhidos.

De saida € preciso adiantar que nos volumes analisados lara aparece refigu-
rada de duas formas: a primeira em uma das personagens centrais da trama,
Elis, recorrente nos dois volumes; a segunda em uma aparicdo da propria figura
folclérica, a “Senhora das Aguas”, no segundo volume. Elis é uma das integran-
tes da Organizacao, um misto de ONG e orfanato, que esta envolvida em uma
batalha contra uma empresa de exploracado natural, a Rio Dourado, cujo dono,
Wagner Rios, capturou — no primeiro volume — uma Mae D’Ouro para escraviza-la
a fim de encontrar mais facilmente minerais preciosos. A relacao de Elis com
lara nao é revelada logo que a personagem € introduzida, mas sim apenas quase
no meio do romance, quando descobrimos que ela é “Filha de sereia de agua-
-doce” (Castilho, 2015, p. 112). Assim, pode-se dizer que em Ouro, fogo & mega-
bytes a lara, em um primeiro momento, perde sua individualidade, deixa de ser
uma entidade fantastica e se torna uma “espécie” de entidades fantasticas. Desse
modo, entdo, o que temos no primeiro romance da série € uma refiguracao que
reimagina a personagem em particular como um dos individuos de uma espécie
inspirada nela.

Na altura do quarto capitulo de Ouro, fogo & megabytes € quando a encontra-
mos pela primeira vez, ao embarcarmos junto com o protagonista em uma van
providenciada pela Organizacao para transporta-lo até Sao Paulo, onde devera
executar o trabalho misterioso para o qual foi procurado — mas que para seus
pais se trata da participacdo em uma olimpiada de matematica: “- Bom, acho
que agora posso dizer old — comecou a garota, em quem Anderson ainda nao
havia prestado atencéo, sentada ao seu lado” (Castilho, 2014 p. 45, grifo no ori-
ginal). Como em resposta, o narrador destaca que Anderson “teve que dizer a si

Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025 13
DOI 10.5935/1980-6914 /eLETLT17075



PAULO AILTON FERREIRA DA ROSA JUNIOR

LITERATURA

mesmo que ndo estava apaixonado pela jovem encantadora e de sorriso eston-
teante!” (Castilho, 2014, p. 46).

Se em todas as suas formas lara — assim como as mulheres-monstro de sua
genealogia — tem como artificio (ou um dos artificios) de encantamento o desejo
sexual, é a partir dessa sensacao de encantamento que também percebemos
Elis pela primeira vez, uma sensagao inexplicavel como é a de uma paixao a
primeira vista. Percebe-se que a descricdo da sua aparéncia fisica declina ra-
pidamente do objetivo para o subjetivo quando se mistura com as impressoes
de Anderson acerca do que vé: “Ela tinha cabelos escuros e anelados, a pele
era clara e macia mesmo ao olhar. Pois uma pele daquela tinha que ser macia”
(Castilho, 2014, p. 46, grifo no original).

Nesse sentido, esteticamente temos de novo uma refiguracdo de lara cuja
aparéncia é completamente humana, como no conto de Tavares e como se dao
suas figuracdes nas narrativas populares. Nao ha momentos em que Elis inte-
raja com a agua no primeiro romance da série, portanto também nao ha como
saber ainda se seu corpo se metamorfoseia de alguma forma. Muito embora os
cabelos nao sejam claros, sua pele é, o que denota uma origem nao indigena.
Os fios “anelados” do cabelo também a afastam da mesma ascendéncia. O nar-
rador ainda descreve Anderson “escorregando para dentro dos olhos da garota e
sentindo sua inteligéncia se esvair neles” (Castilho, 2014, p. 46).

Nao fica muito claro se a fonte do poder de Elis esta em um olhar que hip-
notiza ou em um tom de voz que confunde os pensamentos, pois também ha
uma mencao ao fato de a jovem falar mais alto quando “o encanto sedutor sobre
Anderson se evaporou” (Castilho, 2014, p. 46), ou se na combinacao das duas
coisas. Também, nesse primeiro momento, ndo se consegue distinguir se o en-
canto que Anderson experimenta é algo intencional ou algo inerente a presenca
da jovem, embora fique claro que ela consegue desfazé-lo em um momento em
que “Anderson poderia jurar que a garota havia estalado os dedos na frente do
seu rosto” (Castilho, 2014, p. 46) e ele passa a reagir mais racionalmente; bem
como refazé-lo, quando “Um subito e pesado sono se aproveitou de seu estado
de quietude e ele nada fez para combaté-lo. Apenas respirou fundo, sentindo o
suave perfume dos cabelos de Elis” (Castilho, 2014, p. 47), o que nos indica que,
para além da audicao e da visdo, como tradicionalmente descrito, aqui a lara
também toma poder dos homens através do olfato.

Obrigada a oferecer alguma explicacdo sobre sua capacidade de influenciar
os outros, Elis diz que tem “certo poder telepatico. Depois que engravidei entao,
meus encantamentos so6 ficaram mais agucados. Me permitem uma area maior
de alcance e um maior numero de mentes” (Castilho, 2014, p. 115), as quais ela
consegue controlar no sentido de alterar a “percepcao de realidade”; ainda com-
pleta que é, assim, “uma encantadora”. Disso, conclui-se, entao, que o poder de
Elis vai além do simples magnetismo, da atracao, de acabar com o livre-arbitrio,
de fazer com que lhe obedecam: ela consegue alterar inclusive o que as pessoas
veem, consegue penetrar tdo profundamente nas mentes mundanas que pode
distorcer a visdo, construir novas lembrancas em cima de uma vivéncia. Por fim,
nao é possivel chegar a uma certeza sobre esse poder ser inerente e indiscrimi-
nado ou obedecer a algum controle; a hipotese mais provavel é a de que ambas
as opcoes correspondem a verdade.

No capitulo seguinte ao que temos um primeiro encontro com a personagem
Elis, ainda ha algo sobre ela que descobrimos ter passado despercebido a Anderson

14 Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075



REFIGURACOES DE IARA NA LITERATURA FANTASTICA BRASILEIRA CONTEMPORANEA

LITERATURA

e, por isso, também aos leitores que o acompanham nessa jornada: o fato de
que “a garota estava gestante de alguns poucos meses” (Castilho, 2014, p. 52).
Uma Iara gravida, em um primeiro momento, pode parecer algo desproposita-
do, uma vez que se costuma pensar nessa personagem com uma existéncia in-
dependente das regras do mundo natural como o concebemos. Afinal, criaturas
como Ilara costumam ser entendidas como atemporais, centenarias, milenares e
unicas. Diferentemente do sistema de crencas que corrobora os merfolks, aos
quais subjaz a ideia de que € possivel que se reproduzam, uma vez que sao uma
populacao, esta arraigada em Iara, como no Curupira e em outros seres fantas-
ticos do folclore brasileiro, a percepcao de serem Unicos e eternos, prescindindo
de linhagens.

Anderson nao consegue esconder o seu desconserto com o fato, um pouco
pela gravidez, em si, de uma moca tdo jovem, mas bastante mais pela explicacao
fantastica que a garota oferece: o pai da crianca vindoura € o Boto. Corso (2004,
p. 45) explica que, “Na imaginacao popular, alguns cetaceos teriam a capacidade
de se metamorfosear. Durante a noite, tais botos se transformam em homens
brancos, altos e bonitos, e vém procurar mulheres em bailes e festas”. E com
inspiracao nessa crenca do folclore nacional que Castilho também entrecruza a
sua lara com outro de nossos personagens tradicionais, mas de forma diferente
da que Tavares e Kastensmidt fazem.

Cascudo (2015) nos revela que as relacoes entre esses dois monstros do fol-
clore nacional remetem ao proprio surgimento de ambos como os conhecemos
hoje. Recuperando as origens do boto, o estudioso diz que nao ha qualquer re-
feréncia a ele em textos de pelo menos até o século XIX, quando surge ndo como
uma figura masculina; ele conta que, segundo as fontes mais antigas, “o boto
tinha o habito de assumir a forma de uma bela mulher, com os cabelos penden-
tes até os joelhos, e saindo a noite para encaminhar os mocos até o rio” (Cascudo,
2015, p. 128), algo muito semelhante contado sobre golfinhos no mar Mediterra-
neo. Com o passar do tempo, esse amavio ficou relegado apenas a Mae’d’agua ou
lara, e quanto ao boto, entao cristalizado como homem, seu mito “se afirma num
plano unico de sexualidade e fecundacao. As mocas seduzidas nao sucumbem e
o contato explica apenas a misteriosa paternidade” (Cascudo, 2015, p. 128).

Outras aparicoes de Elis na trama nao adicionam diferentes caracteristicas a
serem observadas sobre ela, portanto € com o material analisado até aqui que se
encerram algumas conclusoes sobre essa refiguracao de Iara. Talvez a mais im-
portante de todas seja a ultima em que esta analise se deteve: o fato de que,
enquanto em Tavares tivemos uma lara hibrida e em Kastensmidt uma lara
capaz de se transfigurar, em Castilho temos, de saida, uma lara “dividida”, uma
personagem metade humana e metade folclorica; uma refiguracao de Iara que
nao representa a entidade em si, uma leitura particular da entidade em si, mas
uma existéncia dentre as muitas do que €, na verdade, uma espécie de seres
folcléricos. No universo ficcional criado por Castilho, sdo muitas as filhas da
sereia de dgua doce, € o leitor conhece apenas uma delas.

Isso posto, a analise passa ao proximo volume da série, Prata, terra & lua
cheia, trama que inicialmente oferece apenas um vislumbre de uma personagem
com a qual Elis tem um encontro importante ao final da histéria e que surge
como uma segunda refiguracao para lara. Esta, sim, é a propria sereia brasilei-
ra, mae da semissereia — como também Elis é referenciada as vezes.

Em um dos primeiros capitulos da obra, enquanto os movimentos introduto-
rios a aventura que sera narrada ainda estdo acontecendo, a personagem que

Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025 15
DOI 10.5935/1980-6914 /eLETLT17075



PAULO AILTON FERREIRA DA ROSA JUNIOR

LITERATURA

encarna a figura do Saci conta a Anderson sobre a criacdo da ilha magica de
Anistia. Anistia, que sera palco da maior parte das acdes dessa segunda narra-
tiva de “O legado folclorico”, uma ilha itinerante onde as personagens participa-
rao de “uma espécie de celebracdo que a Organizacdo participa, de trés em trés
anos... uma competicdo. E um encontro para debate” (Castilho, 2015, p. 30).

Anistia, ficamos entdo sabendo, foi criada como refligio para muitas criatu-
ras folcloricas e também tribos indigenas que estavam sendo dizimadas durante
a colonizacao do Brasil. Ela resultou de um pedido de um caipora (lembremos: a
“fauna fantastica”, como passa a ser nomeada e referenciada nesse segundo volu-
me, é feita de espécies), “que implorou para que a Senhora das Aguas e mae de
nossa amiga Elis, Iara” (Castilho, 2015, p. 71) fizesse algo para impedir o avanco
dos invasores portugueses nos territorios dos povos e das criaturas originarios.

A perifrase “Senhora das Aguas” faz pensar na intersecao dessa entidade com
Iemanja, algo também ja apontado anteriormente. Muito embora a figura das
religides de matriz africana seja mais comumente associada a agua salgada e o
texto de Castilho faca questao de frisar que sua Iara ou Mae D’agua é uma per-
sonagem relacionada a agua doce, a escolha do pronome de tratamento, nos
dois casos, busca atribuir a entidade um titulo que expresse o fato de que seu
poder se estende sobre todas as aguas (doces ou salgadas, a depender do caso).

Nao ha mais noticias da mae de Elis até o penultimo capitulo do volume,
quando, apdés muitas complicacoes, os herdis da historia acabam se reencon-
trando — boa parte deles, pelo menos — em Porto Alegre, as margens do Guaiba.
E 14 que Anderson vé “Elis e a mée, que por sinal era muito jovem” (Castilho,
2015, p. 245) de maos dadas entoando canticos com o intuito de romper uma
represa a fim de apagar um incéndio na mata. A Senhora das Aguas, assim, é
descrita como “uma mulher com um vestido florido despojado e uma tiara mo-
dernosa” (Castilho, 2015, p. 245).

A “normalidade” da Mae D’agua espanta Anderson, pois ele “Imaginava-a
como uma Afrodite brasileira, com uma aura angelical ao seu redor e um toque
olimpico” (Castilho, 2015, p. 245). A associacao entre Afrodite e Iara nao soa
nada arbitraria, uma vez que a sereia brasileira € amplamente conhecida pelo
poder de seducao, de despertar paixao, e a deusa em questao, no mundo greco-
-latino, era associada a paixdo, a beleza, a sexualidade. Mas essa associacdo
pode ser mais profunda que isso se lembrarmos, com auxilio de Grimal (2005,
p- 10), que Afrodite também era conhecida como “a mulher nascida das ondas”,
uma vez que era filha de Urano, cujos 6rgdos sexuais cairam no mar e geraram
a deusa, tendo ela sido resgatada das aguas logo que nasceu.

A narracdo ainda completa que, “mesmo tdo mundana’, lara “tinha uma es-
pécie de luz propria que emanava forca” (Castilho, 2015, p. 245, grifo do autor).
Castilho vai construindo, dessa maneira, uma refiguracao para lara que é quase
paradoxal: embora ela tenha sabidos grandes poderes, nada tem de impressio-
nante em sua aparéncia fisica. Mas € possivel questionar-se sobre essa forma
com a qual o narrador a descreve. Trata-se do que Anderson vé objetivamente,
do que um humano, do que um mundano de verdade, dentro das suas limita-
coes, consegue abstrair da aparéncia de um ser que foge totalmente a légica do
mundo real-naturalista.

Campbell (1992a, 1992b) reflete nesse sentido sobre o que ele chama de
“mascara”, a maneira pela qual um deus é elaborado, representado em/por nos-
sa mente, que ndo necessariamente € como ele realmente se parece, no caso de

16 Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075



REFIGURACOES DE IARA NA LITERATURA FANTASTICA BRASILEIRA CONTEMPORANEA

LITERATURA

efetivamente existir — embora essa existéncia fisica pouco ou nada importe, ja
que a propria representacdo e a crenca nela ja a materializam em uma determi-
nada instancia. Quer-se dizer, com suporte no autor, que desde os primoérdios
os humanos tém representado os deuses por meio de imagens que funcionam
como uma mascara alegorica, no sentido de esconder a real aparéncia deles,
aquela que nao conseguimos alcancar, mas também literal, no sentido de que as
mascaras foram utilizadas em diversas culturas para dar status de presenca
divina a um humano que a representasse.

Nao se pode esquecer, ainda, que na mitologia greco-latina muitas vezes os
deuses do pantedo assumiam formas diferentes das suas reais para se mostra-
rem aos humanos. Também € possivel pensar na proépria tradicao judaico-crista:
em diversas passagens das narrativas que lhes servem como base muitas vezes
as personagens celestiais ou infernais, por assim dizer, assumem diferentes
formas no intuito de convencer os humanos que elas interpelam; ver, por exem-
plo, o episoédio, em que Deus surge como um arbusto em chamas para Moisés etc.

CONSIDERACOES FINAIS

O ditado “Quem conta um conto aumenta um ponto”, ao explicitar que toda
historia acaba ganhando contornos particulares cada vez que é recontada por
outra pessoa, talvez também sirva para argumentar que, cada vez que lara re-
torna em narrativas da literatura escrita contemporanea, a personagem surge
apenas em parte inspirada no que se ouviu sobre ela anteriormente. Assim, em
uma contemporaneidade em que as historias nos chegam a partir de diversas
midias, como os quadrinhos, os géneros do audiovisual, os audiodramas, os audio-
livros, os subgéneros romanescos, entre outros, é muito logico, até esperado,
que reimaginacoes sejam feitas a partir dessas influéncias.

No que diz respeito as refiguracoes de Iara, parece claro que a inspiracao vem
do que é pop atualmente, do que o publico-alvo das respectivas narrativas reco-
nhece, consome e espera encontrar nelas. Se isso se trata de atrair um publico
consumidor e agradar-lhe, ainda assim ndo se pode dizer que seja algo muito
diferente do que acontecia em momentos anteriores, quando a personagem era
apenas da cultura popular, ja que é claro que um narrador sempre pretende
agradar aos seus ouvintes; e que os antigos contextos, que produziram as laras
predecessoras, também tinham seus respectivos publicos a serem atraidos e
agradados, mesmo que isso ndo acontecesse em uma légica de producao.

REFIGURATIONS OF IARA IN CONTEMPORARY FANTASTIC BRAZILIAN LITERATURE

Abstract: This study analyzes three cases in what the folkloric character lara —
the Brazilian mermaid — is refigurated in contemporary fantastic narratives
produced in Brazil. According to Reis (2018), the refiguration is a narrative
reelaboration of a certain character, an adaptation to another fictional universe.
Therefore, first the text discusses a little bit about the character’s figuration
based in what folkloric scholars gathered about her in the popular culture;
then, it exams their refigurations in a tale, a chapter of a novel and two volums
in a series.

Keywords: Iara. Character. Folklore. Fantastic literature. Refiguration.

Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025 17
DOI 10.5935/1980-6914 /eLETLT17075



PAULO AILTON FERREIRA DA ROSA JUNIOR

LITERATURA

REFERENCIAS

CAMARA, Y. R. Sereia Amazénica, Iara e Yemanjd: entidades aquaticas femini-
nas dentro do folclore das aguas no Brasil. Agdlia: Revista de Estudos na Cul-
tura, Ceara, n. 97-98, p. 115-130, 2009.

CAMENIETZKI, C. Z.; ZERON, C. A. de M. R. Quem conta um conto aumenta
um ponto: o mito do Ipupiara, a natureza americana e as narrativas da coloni-
zacdo do Brasil. Revista de Indias, Madrid, v. LX, n. 218, p. 111-134, 2000.
Disponivel em: https://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistade
indias/article/view/585/652. Acesso em: 25 nov. 2021.

CAMPBELL, J. As mdscaras de Deus. Traducao Carmem Fischer. Sdo Paulo:
Palas Athena, 1992a. (v. I).

CAMPBELL, J. As mdscaras de Deus. Traducao Carmem Fischer. Sao Paulo:
Palas Athena, 1992b. (v. II).

CARNEIRO, E. Dinamica do folclore. Sao Paulo: WMF Martins Fontes, 2008.
CASCUDO, L. da C. Geografia dos mitos brasileiros. Sao Paulo: Global, 2002.
CASCUDO, L. da C. Lendas brasileiras. Sao Paulo: Global, 2005.

CASCUDO, L. da C. Diciondrio do folclore brasileiro. 12. ed. Sao Paulo: Global,
2012.

CASTILHO, F. Ouro, fogo & megabytes. Sao Paulo: Gutemberg, 2014.
CASTILHO, F. Prata, terra & lua cheia. Sao Paulo: Gutemberg, 2015.

CORSO, M. Monstrudrio: inventario de entidades imaginarias e mitos brasilei-
ros. 2. ed. Porto Alegre: Tomo Editorial, 2004.

COSTA, A. de B. Breves notas sobre a ficcao folclérica no Brasil. Abusées, Rio
de Janeiro, n. 7, p. 292-335, 2018. DOI: https://doi.org/10.12957 /abusoes.
208.35201

CRULL, C. V. R. Idealizing the bodies of medieval mermaids: analyzing the shifted
sexuality of medieval mermaids in the presence of medieval mermen. Berkeley
Undergraduate Journal, Berkeley, v. 35, n. 1, p. 1-21, 2021. DOI: https://doi.
org/10.5070/B335152285

DEL PRIORE, M. Esquecidos por Deus: monstros no mundo europeu e ibero-
-americano (séculos XVI-XVIII). Sao Paulo: Companhia das Letras, 2000.

FREYRE, G. Assombragées do Recife Velho. Rio de Janeiro: Record, 1987.

GRIMAL, P. Diciondrio da mitologia grega e romana. Traducao Victor Jabouille.
5. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005.

KASTENSMIDT, C. A bandeira do elefante e da arara. Sdo Paulo: Devir, 2016.
LOUREIRO, J. de J. P. Cultura amazénica: uma poética do imaginario. Belém:
Cejup, 1995.

REIS, C. Dicionario de estudos narrativos. Coimbra: Almedina, 2018.
TAVARES, B. Sete monstros brasileiros. Rio de Janeiro: Casa da Palavra, 2014.

WILKINSON, P. O livro ilustrado da mitologia: lendas e historias fabulosas sobre
grandes herois e deuses do mundo inteiro. Traducao Beth Vieira. 2. ed. Sao
Paulo: Publifolha, 2002.

18 Todas as Letras, Sao Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-18, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT17075



