
1Este artigo está licenciado com uma Licença Creative Commons - Atribuição-NãoComercial 4.0 Internacional

LITERATURA

“Negra Sou”:  
a construção de uma 

escrevivência na memória 
e na identidade de 

Perpétua Simone
1 Ciro Leandro Costa da Fonsêca*

  https://orcid.org/0000-0003-4444-4642

2 José Cezinaldo Rocha Bessa**
  https://orcid.org/0000-0003-4655-6832

Como citar este artigo: FONSÊCA, C. L. C. da; BESSA, J. C. R. “Negra Sou”: a cons-
trução de uma escrevivência na memória e na identidade de Perpétua Simone.  
Todas as Letras – Revista de Língua e Literatura, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./
dez. 2025. DOI: https://doi.org/10.5935/1980-6914/eLETLT16798

Submissão: 8 de fevereiro de 2024. Aceite: 3 de abril de 2024.

Resumo: O presente trabalho tem como objetivo compreender a construção de 
uma identidade afro-brasileira na história de vida da mestra de cultura Per
pétua Simone da Silva e como a elaboração da sua identidade, sua escrevivência, 
insere-se na elaboração da identidade cultural e afro-brasileira do município de 
Major Sales, no Rio Grande do Norte. Ao compartilhar experiências a partir de 
um cotidiano de enfrentamento contínuo de preconceito racial e cultural, a voz-
-memória de Simone representa a quebra do silêncio histórico ao qual foram 
relegadas as vozes de tantas mulheres negras do município de Major Sales e 
afirma a condição de ser mulher negra e sujeito da sua própria história.

Palavras-chave: Mulher negra. Histórias de vida. Identidade afro-brasileira.  
Escrevivência. Alto Oeste Potiguar.

*	 Universidade do Estado do Rio Grande do Norte (Uern), Pau dos Ferros, RN, Brasil. E-mail: ciro.leandrorn@gmail.com

**	 Universidade do Estado do Rio Grande do Norte (Uern), Pau dos Ferros, RN, Brasil. E-mail: cezinaldobessa@uern.br



Ciro Leandro Costa da Fonsêca e José Cezinaldo Rocha Bessa  

2 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

Introdução

■E ste artigo faz parte de uma pesquisa maior desenvolvida durante o pós-
-doutoramento no Programa de Pós-Graduação em Letras, da Universi-
dade do Estado do Rio Grande do Norte, em que objetivamos contribuir 

para os estudos sobre memória e identidade dos povos do semiárido nordestino, 
por meio do empreendimento de uma investigação acerca de memórias de povos 
afrodescendentes do território do Alto Oeste Potiguar. No recorte que constitui 
este trabalho, dedicamos atenção especial ao estudo da memória e identidade 
nas histórias de vida de afrodescendentes de Major Sales, município situado no 
interior do Estado do Rio Grande do Norte. 

O referido município é fortemente marcado pelas manifestações das culturas 
populares, como a tradição dos caboclos da Semana Santa, e pela atuação de 
homens e mulheres curandeiros e curandeiras, rezadores e rezadeiras, agentes 
das culturas afro-ameríndia e afro-brasileira, que são sujeitos históricos na iden-
tidade do município. Nesse sentido, consideramos pertinente o desenvolvimento 
de investigações sobre a contribuição desses agentes culturais afrodescenden-
tes na história do município, a presença das suas manifestações no cotidiano 
social da população, como os contadores de história afrodescendentes, e as nar-
rativas orais sobre os antepassados, sua chegada e permanência no lugar. 

Entre esses agentes, destaca-se a figura da mestra de cultura Perpétua Si
mone da Silva1, que se tornou uma referência, no município de Major Sales, por 
sua atuação na transmissão das memórias e na construção da identidade cul-
tural do município, em sua vertente afro-brasileira. Assim, em diálogo com es-
tudos sobre cultura, memória e identidade (Pollack, 1992; Bakhtin, 1997, 2010; 
Hall, 2006; Bosi, 2005, 2007) e acerca de manifestações de racismo (Souza, 
1983; Moura, 2000; Martins, 2003; Fanon, 2008), este artigo visa compreender 
a construção de uma identidade afro-brasileira na história de vida da mestra de 
cultura Perpétua Simone da Silva e como a construção da sua identidade, sua 
escrevivência se insere na elaboração da identidade cultural e afro-brasileira do 
município de Major Sales, no interior do Estado do Rio Grande do Norte. 

Um estudo dessa natureza representa, portanto, a possibilidade de produzir 
um trabalho de reconhecimento dos agentes históricos do município de Major 
Sales, para que eles se sintam representados por meio da iluminação das suas 
trajetórias de vida e de sua importância na elaboração de uma identidade cole-
tiva. Representa também uma contribuição aos estudos sobre memória e identi-
dade do povo do sertão nordestino, conforme vem sendo desenvolvidos na linha 
de pesquisa “Discurso, memória e identidade” do Programa de Pós-Graduação 
em Letras (PPGL) da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte.

A pesquisa relatada neste texto foi realizada por meio da história oral e his-
tória de vida, técnica que permite escutar as narrativas com respeito, atenção e 
ética, nos termos propostos por Montenegro (1994) e Queiroz (1991). Os autores 
ensinam como saber ouvir as histórias de vida, que dão liberdade aos entrevis-
tados de escolher e narrar suas memórias, os acontecimentos vividos por eles ou 
transmitidos pelos antepassados, com a mínima interferência dos entrevistadores, 

1	 Considerando que se trata de um estudo sobre identidade e memória de pessoas de uma comunidade, optamos pelo uso, ao 
longo deste trabalho, do nome público da entrevistada. Além de contarmos com a concordância da entrevistada em relação à 
divulgação de seu nome, temos, também, o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido assinado por ela, o qual se encontra no 
relatório final da investigação desenvolvida pelo pesquisador Ciro Leandro Costa da Fonsêca. 



3

“Negra Sou”: a construção de uma escrevivência na memória e na identidade de Perpétua Simone

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

assim como o destino ético dado às narrativas pesquisadas. As narrativas da 
mestra de cultura Perpétua Simone da Silva, coletadas na pesquisa de campo de 
Fonsêca (2023)2, que foram gravadas na sede da Associação Comunitária Socio-
cultural de Major Sales e transcritas pelo pesquisador, constituem o material de 
análise deste artigo. 

Na sequência desta introdução, o presente artigo traz o empreendimento ana-
lítico que é tecido no entrelaçamento com as ancoragens teóricas que vão sendo 
mobilizadas no diálogo construído. Por fim, apresentamos nossas conclusões, 
nas quais sintetizamos os resultados e as reflexões tecidas. 

A voz-memória e a escrevivência de Perpétua Simone

A escritora Conceição Evaristo, em sua elaboração de uma identidade femi-
nina e afro-brasileira, desenvolveu o conceito de “escrevivência”, uma concepção 
da sua escrita operada na matéria que é o mundo, a vida, suas experiências e 
vivências individuais e coletivas no seio da história do seu povo. Da junção entre 
“escrever e vivência”, relatada em muitas entrevistas, a autora admite a relação 
de sua escrita, seja em prosa, seja em verso, com a própria vida e a busca de 
sentido para a existência.

O conceito, que funde a escrita com a vida cotidiana, busca desalienar os 
afrodescendentes, narrar e fazer memória dos sofrimentos, das condições so-
ciais herdadas do sistema colonial que precisam ser modificadas ainda no pre-
sente. É uma forma de despertar tanto o povo negro para a afirmação de sua 
identidade quanto os herdeiros e continuadores das políticas da casa-grande de 
que seus privilégios são injustos e de que é preciso fazer justiça aos que ainda 
sofrem com o ranço da escravidão e colonização.

A busca por borrar essa imagem das mães pretas ninando os filhos dos donos 
da casa-grande com seu veio narrativo, a necessidade de não mais conceber uma 
cultura afro-brasileira de diversão para os privilegiados e a imprescindibilidade 
de acender a própria imagem da mulher negra e do seu grupo social são os mo-
tes da narrativa da nossa colaboradora Perpétua Simone da Silva. 

O nome escolhido para o grupo, “Negra Sou”, reveste-se em sua atmosfera 
semântica e simbólica de uma afirmação identitária, de se reconhecer como 
mulheres, valorizando tanto os seus traços fenotípicos quanto culturais, não per-
mitindo mais que a ideologia do branqueamento, historicamente obedecida, des-
valorize-as ou menospreze suas características físicas e sua identidade cultural. 

Ciro: Estou aqui porque minha pesquisa de pós-doutorado é sobre a identidade 
afro-brasileira no município de Major Sales. Você é agente de cultura, foi partici-
pando de projetos, hoje coordena o projeto Negra Sou. Gostaria de conversar um 
pouco com você. Como foi o despertar para o surgimento desse Grupo Negra Sou 
e a contribuição dele para essa elaboração dessa identidade das pessoas afro-
descendentes?

2	 O pesquisador Ciro Leandro Costa da Fonsêca, autor principal deste artigo, desenvolveu a pesquisa de campo como parte de sua 
pesquisa Memória e identidade nas histórias de vida dos afrodescendentes do município de Major Sales. A referida pesquisa 
articula-se a um projeto de investigação mais amplo, intitulado Desenvolvimento do semiárido: atuação e consolidação do 
Programa de Pós-graduação em Letras (PPGL), da Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, que contou com apoio finan-
ceiro da Fundação de Amparo e Promoção da Ciência, Tecnologia e Inovação do Rio Grande do Norte (Fapern). Nas transcrições, 
reproduzidas ao longo deste trabalho, o pesquisador será referido como Ciro, conforme costuma ser chamado e conhecido 
enquanto cidadão e agente de cultura na região.



Ciro Leandro Costa da Fonsêca e José Cezinaldo Rocha Bessa  

4 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

Simone: Primeiro, eu queria dizer que é um prazer estar aqui, conversando com 
você. É um presente até.
Ciro: Obrigado.
Simone: Bem especial. Assim, na verdade, foi algo que aconteceu muito natu-
ral. Eu sempre gostei dessa ideia de estar à frente dessa luta. Sempre fui muito 
ativista desde criança, sem nem imaginar a história que eu estava fazendo, até 
porque muitas das coisas que eu passava, por mais que fosse natural, eu não 
entendia tanto. Eu já não aceitava como quando se tratava da minha cor ou do 
querer das pessoas quererem me transformar ou dizer ou ditar o que eu deveria 
fazer ou não por conta do meu tamanho ou da minha cor. Entendeu assim?
Ciro: Entendi (trecho da entrevista realizada em 28 de dezembro de 2022).

A fala de Simone, enquanto representante do seu grupo social, rompe com o 
processo histórico do branqueamento para não desaparecer, tão criticado por 
Fanon (2008). Esse processo constitui-se como uma aceitação dos padrões hege-
mônicos, uma tentativa de apagamento dos traços negros para se aproximar do 
padrão branco, evidenciando uma violência simbólica e desumanizadora. A não 
aceitação das imposições devido à sua etnia ou ao seu tipo físico é uma elabora-
ção de uma identidade de resistência. Desde criança, Simone percebeu-se como 
ativista, como propensa a ser líder de um grupo, a conduzir outras pessoas na 
busca pelo reconhecimento.

Como líder e mestra de cultura, nossa colaboradora torna-se referência para 
outras mulheres negras da comunidade de Major Sales, que enxergam em sua 
aceitação dos traços fenotípicos negros, como o cabelo, uma forma de expressar 
sua identidade e de não ceder à imposição de um embranquecimento, de uma 
aproximação forçada com as características das mulheres brancas, e uma ten-
tativa também de emancipação diante do machismo.

Simone: Eu sempre tive uma identidade muito forte e eu fui crescendo assim. 
Quando eu cheguei aqui na Associação, eu percebi que outras mulheres preci-
savam dessa força, precisavam de voz, de palco, precisavam acordar para a 
vida, para o mundo de conquistas e de que possibilidades temos, né? Porque, 
assim, é muito real o preconceito, principalmente com mulheres, mulheres ne-
gras. Eu sofri com isso. Só não sofri mais por conta dessa minha luta, de mos-
trar que posso sempre e meu lugar é onde eu quiser estar, mas eu sentia que 
tinham muitas mulheres, principalmente negras, aqui na Associação, mães, 
éé... que não. Não se despertava pra isso, sabe? Que aceitava ou era escondida 
atrás de uma realidade que não era para elas. Eu não suportava isso e algumas 
comentavam: “Eu queria ter essa força que você tem. Eu queria usar o estilo de 
roupa que você usa. Eu queria ter essa voz mais ativa. Eu queria ser essa mu-
lher negra que eu pudesse ser eu”. Eu comecei a pegar esses depoimentos.  
Eu me incomodava demais. Por que você não pode ser você? “Ah! Por conta do 
meu relacionamento. Meu marido não deixa. Eu tenho medo. Não, o mercado de 
trabalho não. Não é para a gente. Nós somos mulheres de estar em casa”. Eu não 
suportava mais isso. Então, eu tive a ideia de chamar outras mulheres com meu 
perfil, mulheres negras, e perguntei a elas o que elas achavam de fazer um gru-
po e nesse grupo nós iríamos contar nossas histórias e mostrar para outras 
mulheres que elas podem. É se reconstruir, porque elas podem ser quem elas 
quiserem, né? Nós nos reunimos aqui em cinco mulheres e começamos a contar 
sobre isso. O primeiro encontro foi já com esse intuito de contar uma para outra 



5

“Negra Sou”: a construção de uma escrevivência na memória e na identidade de Perpétua Simone

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

a história e ver uma possibilidade de trazer mais mulheres para se espelhar.  
A gente sentou e perguntou o que a gente poderia fazer para mudar a realidade 
dessas mulheres? Aí uma foi dizendo “eu aprendi muito com você quando você 
fez isso”. Quando a gente começou a contar uma história para outra, a gente viu 
que tinha muita coisa ali que poderia trazer mais. Então, no primeiro encontro 
foram cinco mulheres. Um mês depois foram quinze. Com dois meses, três me-
ses, já tínhamos trinta mulheres negras, todas negras, todas, mulheres pretas 
de histórias negras, de vidas assim de muita luta, de muito sofrimento, mas 
também de muitas conquistas que elas nem mesmo imaginavam que já tinham 
feito, já tinham quebrado, que já tinham vencido [segundos de silêncio]. Nós 
começamos, assim, naturalmente com isso, nossas histórias de luta, de força, 
de conquista. Uma foi incentivando a outra. Engraçado que muitas pessoas 
chegavam e me diziam: “Engraçado que a maioria das mulheres de lá têm  
cabelo cacheado, crespo, mas todas alisam. Então, elas não se aceitam”. Nós 
fomos bater nessa tecla de que mulher preta pode ter o cabelo que ela quiser, 
inclusive, não ter cabelo. Se ela quiser pelar, rapar como popularmente a gente 
fala, quiser colocar tranças ou quiser usar loiro, não importa. Ela pode o que ela 
quiser. Então, nós fomos quebrando isso e as mulheres que gostam de ter cabe-
los liso que alisem os cabelos, que elas continuem alisando, mas o importante 
de tudo isso foram as amarras que nós quebramos. Entre aspas [fazendo gestos 
de aspas com os dedos], libertados da escravidão, mas ainda somos muito es-
cravizadas e é muitas vezes a gente permite isso (trecho da entrevista realizada 
em 28 de dezembro de 2022).

O cabelo das mulheres negras se apresenta como um signo de resistência, de 
reconhecimento próprio e de afirmação desse reconhecimento. Simone cita, em 
sua fala, o alisamento como um apagamento das características das mulheres 
negras que possuem predominantemente o cabelo crespo, pejorativamente cha-
mado de “pixaim”. Nessa busca, cita também o cabelo raspado, estilo de mulhe-
res negras que fazem referência aos ritos de iniciação do candomblé, religião de 
matriz africana, que é uma escolha da mulher negra e que se configura como 
uma face significativa da sua identidade. 

Embora o cabelo alisado ou tingido de loiro seja uma atitude de branquea-
mento, Simone expressa em sua fala o poder de escolha da mulher negra, cons-
ciente de que a aceitação dos próprios traços e a elaboração da sua identidade 
representam um processo de negociação individual e social que se constrói aos 
poucos. Com isso, Simone busca a ruptura com esse processo de hierarquização 
e classificação das mulheres negras, que divide como superiores as que mais se 
aproximam das características brancas. 

No enfrentamento das manifestações de violência simbólica e do apagamento 
histórico das identidades, de não mais aceitar as atribuições negativas da socie-
dade, os estigmas do feio, Simone reflete que é preciso vivenciar uma realidade 
mais humanizada, não uma atitude de aceitação, de negação da realidade da 
mulher negra. Conforme enfatiza em seu relato, a ação era: “Que aceitava ou ééé, 
era escondida atrás de, de uma realidade que não era para elas” (trecho da en-
trevista realizada em 28 de dezembro de 2022). Essa realidade imposta, que si-
lenciava e apagava as identidades, vai sendo rompida por meio da identificação 
das mulheres com Simone, enquanto mestra de cultura popular e idealizadora 
do Grupo “Negra Sou”. 



Ciro Leandro Costa da Fonsêca e José Cezinaldo Rocha Bessa  

6 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

As mulheres negras, ao se aproximarem de Simone, identificavam-se com a 
sua elaboração da identidade. Simone relata que “algumas comentavam: ‘Eu que-
ria ter essa força que você tem. Eu queria usar o estilo de roupa que você usa. 
Eu queria ter essa voz mais ativa. Eu queria ser essa mulher negra que eu pu-
desse ser eu’” (trecho da entrevista realizada em 28 de dezembro de 2022). Essa 
força é encontrada na coletividade, no contar e ouvir experiências. Simone se 
apresenta em sua construção identitária como narradora das suas experiências 
enquanto mulher negra, na esteira do narrador sedentário de Benjamin (1993), 
que conhece a tradição e as experiências positivas ou negativas do seu grupo, 
usando sua voz-memória para tecer laços com os outros membros do grupo. 

Com a iniciativa da criação do Grupo “Negra Sou”, Simone proporcionou uma 
iluminação das trajetórias de vida de mulheres negras, contribuindo para o seu 
protagonismo enquanto sujeitos históricos e para processo de reconhecimento, 
numa ação afirmativa de combate ao preconceito racial ainda enraizado nos 
tempos atuais e causador de traumas e complexos, estes intrínsecos à formação 
das identidades culturais negras (Gilroy, 2001). Essa interação entre mulheres 
negras, os seus depoimentos concedidos a Simone, suas experiências e memó-
rias reforçam o pensamento de Ecléa Bosi (2005) ao afirmar que depoimentos 
colhidos servem para transformar a realidade de um grupo. Essas narrativas 
despertaram esse grupo de mulheres negras para o autoconhecimento da sua 
cultura e o interesse pela memória dos seus antepassados negros, como fonte e 
matéria-prima de uma identidade a ser repensada e reelaborada. 

Nesse sentido, pensando a memória a partir de uma concepção bakhtiniana, 
compreendemos que a memória é uma construção que ocorre na interação dos 
discursos expressos por sujeitos inseridos num dado contexto histórico-social, 
não mais de forma individual, mas incluída numa rede de relações e diálogos na 
qual os sujeitos estão ligados, numa ação responsiva e ativa de interpretação  
e reinterpretação das tensões vividas e experienciadas. Assim, a memória de 
Simone está filiada a uma rede de relações com os sujeitos que lhes transmiti-
ram as memórias e os saberes culturais, e com os sujeitos a quem ela também 
transmite. Sua memória do passado, que cria uma unidade com o outro e lhe 
confere forma e acabamento, distingue-se e se amplia para a memória do futuro, 
do porvir, como a do herói analisado por Bakhtin (1997). Ao transmitir as me-
mórias do grupo, Simone está comprometida com o seu futuro, com o herói em 
constante e eterno inacabamento, com o seu olhar pautado pelo horizonte. Sua 
memória também é estética segundo a perspectiva de Bakhtin, pois produz to-
talidades ao associar e unificar os diferentes aspectos daquela que vive. 

A narradora apresenta a consciência de que é preciso vivenciar um processo 
de rompimento com a histórica submissão simbólica e social, de buscar, além 
das identidades pessoais, coletivas e culturais, também uma independência fi-
nanceira que lhes possibilite romper com as exclusões sociais geradoras de uma 
invisibilidade cultural das mulheres negras. Nessa inexistência enquanto sujei-
tos e visíveis apenas como braço servil, o trabalho doméstico nas casas das eli-
tes brancas foi durante muito tempo uma das poucas opções de sobrevivência 
das mulheres negras, desde o tempo em que eram amas de leite e alimentavam 
os filhos dos senhores, para preservar a beleza física das mães, enquanto os 
seus próprios filhos passavam fome. Nesse tempo, havia uma falsa cordialidade 
étnica entre brancos e negros, pois os primeiros fingiam uma certa afeição pelos 
escravos que lhes serviam bem, como refletiu Sérgio Buarque de Holanda (1995) 
na obra Raízes do Brasil.



7

“Negra Sou”: a construção de uma escrevivência na memória e na identidade de Perpétua Simone

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

Essa relação se perpetuou devido às condições sociais dos afrodescendentes 
após a abolição, que permanecerem por muito tempo em trabalhos braçais e do-
mésticos, e, gradativamente, puderam ascender profissionalmente e passaram a 
atuar no campo da educação e em outras categorias profissionais. Um precon-
ceito sutil, segundo Moura (2000, p. 25), um “racismo invisível brasileiro”, está 
presente nessas relações, permeando todos os lugares sociais de convívio entre 
patrões brancos e empregados negros, bem como em outras manifestações em 
que permanece disfarçado sob uma aparência de “normalidade”, tanto na divi-
são social do trabalho quanto nas atitudes preconceituosas costumeiras dos 
brasileiros. 

O negro é para estar na cozinha, no campo trabalhando, nas favelas, nas peni-
tenciárias, nos lugares feitos para escondê-lo da nossa realidade. Mas, a pre-
sença do negro como agente histórico e social da nossa realidade machuca e 
incomoda não apenas a elite branca, mas muito não-branco que interiorizou 
esta postura racista da nossa sociedade (Moura, 2000, p. 25).

É essa histórica segregação que relegou o negro a lugares sociais que o ocul-
tam da realidade e negam sua inserção na história, sua construção como sujei-
to e agente histórico e social. A iniciativa da narradora Simone, enquanto mestre 
de cultura popular, surge como uma resposta a essa realidade. Sua fala revela 
o incômodo que a machuca e fere sua identidade como mulher negra e agente 
transformadora da realidade das outras mulheres negras da sua comunidade.  
O rompimento com o domínio da cozinha do patrão, para se tornar senhora de 
sua própria cozinha, de seu próprio universo de vida, sujeita de sua própria 
história, é um ponto fundamental da fala de Simone:

Ciro: É uma submissão simbólica, conversa simbólica. 
Simone: Sim, Ciro, sim! E em algumas situações, por exemplo, do ditar o que 
você pode ou não, é vestir e a gente aceitar, é ou não o lugar. Eu sempre fui uma 
mulher que gostei de fazer tudo ao contrário do que a sociedade queria que eu 
fizesse. Então, eu comecei a jogar bola, eu andava mais com garotos, sabe? 
Muito para frente do meu tempo. Foi bom. Por uma parte, eu sofri muito precon-
ceito, mas por outra parte me tornou um ser humano assim muito livre. Não 
desisto fácil daquilo que eu quero. Vou, enfrento e eu busco. Então, esse grupo 
é mais uma realização assim de nós da Associação. Para a Associação foi um 
presente, mas para nós mulheres foi um, vamos dizer assim, um caminho que 
se abriu [fez gestos com as mãos de um caminho sendo aberto] para que a  
gente buscasse lugares, oportunidades. Incrível, Ciro, é o que acontece dentro 
desse grupo: mulheres já empreendedoras. Mulher que montou seu negócio de-
pois que se despertou aqui no grupo, depois de reuniões, de encontros. Mulhe-
res que viviam trabalhando em cozinhas. Não que isso seja ruim, mas queria 
algo a mais, como cozinheiras profissionais que têm seu próprio negócio, como 
doceiras. Eu [colocou a mão no peito e disse com ênfase], por exemplo, coloquei 
meu próprio negócio voltado para a dança, para as crianças e tudo isso foi de-
pois que o grupo aconteceu. É isso! (trecho da entrevista realizada em 28 de 
dezembro de 2022).

Em um discurso modalizado, no qual a narradora procura não menosprezar 
o trabalho das mulheres negras nas cozinhas dos patrões, mas, ao mesmo tempo, 
reelaborar seus papéis como sujeitos de sua própria história de vida, ela incentiva 



Ciro Leandro Costa da Fonsêca e José Cezinaldo Rocha Bessa  

8 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

que se tornem cozinheiras profissionais, que montem o seu próprio negócio, 
rompendo com a exploração do trabalho, frequentemente encarada com norma-
lidade e ainda enraizada em ditados populares propagados ao longo da história, 
como “Lugar de negra é na cozinha” ou “O negro deve saber o seu lugar”. 

Para Simone, compreender o seu lugar significa buscar uma melhoria das 
condições de vida e de trabalho, como também o acesso aos bens simbólicos e à 
expressão de sua cultura. Segundo a narradora, ninguém deveria “dizer ou ditar 
o que eu deveria fazer ou não por conta do meu tamanho ou da minha cor” (tre-
cho da entrevista realizada em 28 de dezembro de 2022). Desse modo, permane-
cer na cozinha dos patrões como uma atitude de submissão representa uma 
barreira a ser transposta pelas mulheres negras, em consonância com o pensa-
mento de Spivak (2010), para quem a subalterna pode, sim, falar.

Ciro: E o nome do grupo?
Simone: Eu queria algo assim bem voltado ao nós, bem a nossa cara mesmo. 
Grupo de mulheres, grupo de mulher. Tinha que ter mulher, porque é só de mu-
lher: Negra Sou. Então, assim, era uma bandeira que eu já queria levantar, 
porque aqui não se falava muito, de, hoje em dia, nós termos várias mulheres 
que se consideram, na verdade, pretas. Antes não. Antes era um moreno para 
cá. A gente sabe que tem muito preconceito. Tem essa questão de nos chamar 
de morena que, no nosso passado, tem aí algo bem assustador, porque era como 
os donos de engenho chamavam as mulheres, as mulheres escravas negras. 
Eles falavam dessa forma para abusar das mulheres. Até hoje algumas mulhe-
res não sabem disso e aceita. Aceita que a chame assim. Hoje não mais, mas 
antes achava até interessante e dizia “eu sou, sou uma morena”, mas, não,  
eu sou uma mulher de cor preta e tenho uma história negra para contar e de 
muita luta, de muita quebra de amarras (trecho da entrevista realizada em 28 
de dezembro de 2022). 

Ao refletir sobre a sua identidade enquanto mulher negra e atuante no seu 
grupo social, como líder cultural e referência da Associação Cultural Caboclos 
de Major Sales, Simone cumpre a sua função de narradora, de transmissora das 
experiências vividas em grupo, e já projeta sua preocupação com a identidade 
das crianças negras, que, ao terem suas mães participando do Grupo “Negra 
Sou”, podem ter também iluminadas as suas identidades negras e crescer valo-
rizando suas heranças culturais. O convívio com as mães a partir do ponto de 
vista do Grupo “Negra Sou” propicia uma experiência de solidariedade, de parti-
lha da elaboração de uma identidade marcada pelos traumas históricos, pelos 
resquícios do colonialismo, da escravidão e do preconceito racial disseminado ao 
longo da história (Gilroy, 2001), tornando o seu cotidiano menos duro diante dos 
preconceitos ainda enfrentados. Nessa ação afirmativa, que, nas palavras da 
narradora, se afirma como uma luta, um trabalho constante, se constrói a cons-
ciência de uma identidade dinâmica e inserida na circularidade da cultura e da 
memória. 

Durante muito tempo, o preconceito disseminado contra os povos afrodescen-
dentes criou conceitos carregados de sentidos negativos, concentrados na palavra 
negrice (Martins, 2003, p. 15). Para Martins (2003), a negritude é a afirmação 
dos valores positivos da identidade negra, e a negritice, a junção de negrice e ne-
gritude, isto é, dos aspectos negativos e positivos das experiências, como uma 
identidade em trânsito. Simone é consciente desse conflito e, em sua função de 



9

“Negra Sou”: a construção de uma escrevivência na memória e na identidade de Perpétua Simone

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

narradora, já se preocupa com a formação das identidades das novas gerações. 
A vivência cotidiana é uma pluralidade de experiências, “uma celebração móvel: 
formada e transformada continuamente em relação às formas pelas quais so-
mos representados ou interpelados nos sistemas culturais que nos rodeiam” (Hall, 
2006, p. 13). 

Nessa mobilidade da dinâmica do cotidiano e sua relação com a cultura, as 
forças da modernidade possibilitam uma fragmentação das identidades cultu-
rais, principalmente as diaspóricas, como as dos povos afrodescendentes. Para 
Hall (2006), não há mais espaço para a compreensão de identidades fixas e 
imutáveis, pois elas estão em constante movimento e transformação. Desse tur-
bilhão de forças desencadeado pela globalização, as identidades negras não 
passam sem ser atingidas principalmente pela ideologia do embranquecimento, 
da exaltação dos padrões de beleza pregados pela branquitude hegemônica. 
Nesse conflito, a fala de Simone é de resistência a essas forças que subalterni-
zam cada vez mais as mulheres negras por meio do menosprezo dos seus traços 
físicos e culturais. Sua fala não busca maquiar as feridas e os traumas herda-
dos da colonização e escravização, mas construir uma nova história na vida das 
mulheres negras do grupo. 

Simone apresenta, em seu discurso, o olhar crítico que enxerga o racismo sutil 
da imposição da brancura, dos discursos que empurram as mulheres negras a 
se projetar em oposição à sua identidade, a se lançar a desejos antagônicos  
a sua realidade e histórias de vida. Nesse sentido, Souza (1983, p. 5) afirma que

[...] a brancura transcende o branco. Eles – indivíduo, povo, nação ou Estados 
brancos – podem “enegrecer-se”. Ela, a brancura, permanece branca. Nada pode 
macular esta brancura que, a ferro e fogo, cravou-se na consciência negra como 
sinônimo de pureza artística; nobreza estética; majestade moral; sabedoria 
científica etc. O belo, o bom, o justo e o verdadeiro são brancos. O branco é, foi 
e continua sendo a manifestação do Espírito, da Ideia, da Razão. O branco, a 
brancura, são os únicos artífices e legítimos herdeiros do progresso e desenvol-
vimento do homem. Eles são a cultura, a civilização, em uma palavra, a “huma-
nidade”. O racismo esconde assim seu verdadeiro rosto. Pela repressão ou  
persuasão, leva o sujeito negro a desejar, invejar e projetar um futuro identifica-
tório antagônico em relação à realidade de seu corpo e de sua história étnica e 
pessoal.

A brancura transcende o branco como uma ideologia dominante que se pro-
paga além da cor, enquanto característica física, colocando-se ao longo da his-
tória como condição civilizatória para outros povos, como dominação necessária 
para o progresso das nações e a evolução da humanidade. A nossa colaboradora 
se opõe a essa brancura ao formar um grupo cultural de mulheres negras para 
afirmarem-se como um futuro identificatório projetado a partir da realidade dos 
seus corpos e de suas histórias étnicas individuais e relacionadas à coletividade 
do grupo. 

A afirmação da identidade de mulher negra por Simone aponta um caminho 
para outras mulheres negras, porque somente uma mulher negra é capaz de se 
colocar no lugar de outra, compreendendo suas dores e seus enfrentamentos 
diários. Nessa transição da infância para a adolescência e a juventude, uma 
criança negra passa por momentos de crise de identificação, pois, além da que-
bra de imagem própria da passagem das fases da idade, outra quebra já é viven-
ciada pelo preconceito, pelo padrão branco, inclusive das bonecas, geralmente 



Ciro Leandro Costa da Fonsêca e José Cezinaldo Rocha Bessa  

10 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

loiras e com olhos azuis. A obra O olho mais azul, da escritora afro-estaduni
dense Toni Morrison (2019), mostra, na aversão da personagem às bonecas 
brancas, o conflito identitário pelo qual passam meninas negras ao conviverem 
com bonecas que seguem os padrões da branquitude como padrão de beleza 
estética, sem que os seus fabricantes atinjam o horizonte de expectativa das 
crianças negras, que se enxergarão cada vez mais distantes dessa realidade.

Ciro: Simone, esse grupo contribuiu com algo além dessa autoaceitação, essa 
elaboração da identidade negra. Contribuiu com a diminuição do racismo, do 
preconceito, nessa área? 
Simone: A gente luta. A gente luta para isso e já vimos que sim. É incrível, por-
que uma das coisas que uma das mães veio me falar é que antes a filha dela 
queria muito uma boneca preta, mas quando ia para a loja só encontrava bone-
cas brancas, loiras e ela trazia, mas se sentia muito, vamos dizer assim, não 
pertencendo a ela. Com o tempo, por exemplo, teve um projeto aqui de uma ação 
da continuidade da cultura afrobrasileira do Criança Esperança. A Dona Maria 
comprou bonecas pretas. Daí as crianças aqui se apaixonaram, muitas crian-
ças. Ciro, foi incrível quando elas pegaram as meninas pretas se identificando 
com a boneca, se emocionando, entendeu? Eu achava aquilo muito natural, 
porque eu venho nessa luta, mas para a criança é diferente. Ver pela primeira 
vez uma boneca com sua cor. Elas, quando viram, só queriam essa boneca. 
Depois as lojas se atentaram, porque as crianças iam nas lojas e perguntavam: 
“Por que não tem a boneca preta? Quero uma boneca da minha cor”. As lojas 
aqui começaram a se atentar pra isso e hoje a gente já encontra. É raro até no 
Brasil mesmo, mas já encontra. É a identidade das crianças. Hoje elas têm or-
gulho de ver suas mães participando de um grupo de mulheres negras e dizem: 
“Quando eu crescer, eu quero fazer parte desse grupo”. O preconceito ainda 
existe, claro, mas a gente conseguiu diminuir pelo menos aqui na Associação. 
Não vemos, não vemos assim não. A gente não costuma ver mais como a gente 
via antes do grupo. E nas escolas também deu uma diminuída. A gente con
versa. Tudo trabalho que a Associação faz, levando a cultura afrobrasileira.  
A gente levanta muita bandeira para essas conversas. Então, deu uma diminuí
da, mas a gente sabe que é uma luta constante. É trabalhar muito mais, mas a 
gente já conseguiu muita coisa (trecho da entrevista realizada em 28 de dezem­
bro de 2022).

A narradora, em sua função de agente cultural, vivenciou com as crianças 
esse conflito com relação à ausência de bonecas pretas. Esse fato foi questiona-
do por uma filha de uma mulher participante do Grupo “Negra Sou”, que queria 
possuir uma boneca preta e não encontrava nas lojas. Em uma ação da Associa-
ção Comunitária Sociocultural de Major Sales, a professora e escritora Maria 
Carlos adquiriu bonecas pretas, e as crianças se identificaram com elas, em uma 
ação afirmativa de combate ao preconceito, frequentemente vivenciado desde a 
infância, e de construção de uma identidade positiva da sua etnia e cultura. 

Essa iniciativa do fornecer bonecas pretas às meninas proporcionou uma 
iluminação de suas histórias de vida, conferindo-lhes resistência diante dos pa-
drões socialmente impostos e uma visão mais ampla da sua imagem. O modelo 
eurocêntrico e colonizador que propagou os traços brancos como esteticamente 
superiores aos negros acarretou consequências danosas às identidades dos afro-
descendentes sentidas desde a infância. Na percepção de Simone: “É a identidade 



11

“Negra Sou”: a construção de uma escrevivência na memória e na identidade de Perpétua Simone

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

das crianças. Hoje elas têm orgulho de ver suas mães participando de um grupo 
de mulheres negras e dizem: ‘Quando eu crescer, eu quero fazer parte desse 
grupo’” (trecho da entrevista realizada em 28 de dezembro de 2022). Essa pos-
tura experienciada na infância rompe com as forças que subalternizam os povos 
negros de forma simbólica, econômica e social, visto que o grupo busca, além da 
elaboração da identidade cultural, uma maior independência econômica por 
meio do incentivo ao empreendedorismo. 

Por meio do contato das filhas das componentes do Grupo “Negra Sou” com 
as bonecas pretas, confirma-se o pensamento de Ecléa Bosi (2007, p. 75) de que 
“é a essência da cultura que atinge a criança por meio da memória”. A memória 
das suas mães em busca de afirmação e reconhecimento da sua identidade en-
quanto mulheres negras, e de sua infância sem bonecas pretas com as quais 
agora as meninas podem brincar torna a interação das crianças com as histórias 
narradas uma vivência que lhes confere inserção em seu grupo social de afro-
descendentes, proporcionando uma real inclusão sociocultural. Sem essa expe-
riência, a elaboração da identidade ficaria sem rumo, havendo apenas uma noção 
abstrata da história dos antepassados negros, o que resultaria em uma identi-
dade fragmentada. A narradora exerce no grupo a função de reavivar a memória 
e a identidade.

Ciro: Qual era o nome do teu avô?
Simone: Jô. Temos dois, né? O meu bisavô foi o que me iniciou toda essa mani-
festação, que deu o pontapé. É o José Berto, o pai de João Berto, que é o pai do 
Mestre Bebé, que é o meu avô. Mestre Bebé é meu pai.
Ciro: Eles eram contadores de história?
Simone: Eles eram até mais que contadores de história, do que dançantes.  
O meu avô, vô Humberto, por exemplo, ele não era um dançante do grupo.
Ciro: Esse avô que você fala é o avô bisavô?
Simone: É meu avô e meu bisavô. Eles eram os maiores contadores de história, 
de uma responsabilidade grande. Acredito que nós de Major Sales devemos 
mais aos contadores de história do que até os próprios dançantes, brincantes 
da cultura. Eu sou dançante, eu canto no grupo, mas eu quero mais ser conhe-
cida como a contadora de história. Quero que isso fique permanente, que herdei 
do meu avô, do meu bisavô e do meu pai. Meu pai é um grande contador de 
história, um grande mestre.
Ciro: Até porque, na cultura popular, uma prática se mistura com a outra.
Simone: Isso. Eu até já fiquei preocupada com isso, porque a gente estava dei-
xando passar algo tão importante que é a contação de história. A Associação 
tem esse poder de trazer, da gente fazer uma reflexão, da importância da leitu-
ra, mais da do contador. Tem muita coisa, através da contação, que a gente 
aprende. Vai, vive em outro em outro mundo, outro contexto da leitura. Eu estou 
procurando ver, buscar mais isso, saber mais. A gente não sabe de quase nada 
dos nossos antepassados. Vamos fazer uma viagem nisso. Não sei nem por 
onde começar acredita? [diz rindo], mas vamos lá... 
Ciro: Comece, por exemplo, pelas rezadeiras. Tem algumas pessoas mais jo-
vens que herdaram o dom, que exercita? 
Simone: Sim, mas está se perdendo. Se a gente não buscar logo isso, daqui a 
uns anos pode ser que se perca. Pelo menos na nossa família, é algo muito mar-
cante. É a cultura.



Ciro Leandro Costa da Fonsêca e José Cezinaldo Rocha Bessa  

12 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

Ciro: Mas não tem muita rezadeira?
Simone: Não temos mais. Eu lembro que a minha mãe falava que tinha uma tia 
que recebia muita gente para que ela rezasse. Meu avô contava cada coisa. Era 
de uma fé muito fervorosa. Mas é, Ciro, Major Sales precisa mais disso que você 
tá fazendo, dessa busca, dessas conversas porque tem muita coisa ainda es-
condida que a gente não sabe, mas vamos lá, vamos descobrir (trecho da entre­
vista realizada em 28 de dezembro de 2022).

A narradora Simone inscreve-se na memória coletiva de seu grupo como 
mestra de cultura popular por meio da transmissão memorial que recebeu de 
seu pai, o mestre Bebé, que exerce, na comunidade, a função de mestre do gru-
po de caboclos conhecido como “Os Moleques de Bebé”. A liderança que Simone 
exerce no Grupo “Negra Sou”, o seu pai exerce no grupo de brincantes de cabo-
clos, em uma sucessão e aprendizado que remontam ao seu avô João Berto e 
bisavô José Berto. 

Na condição de líder do grupo e mestre de cultura, Simone reforça que o seu 
pai é um grande contador de histórias. Nesse vínculo com a tradição oral, tão 
característico dos povos ancestrais africanos, Simone reafirma o valor do teste-
munho, que, “seja oral ou escrito, no fim é mais testemunho humano, e vale o que 
vale o homem” (Bâ, 2010, p. 168). É o valor do mestre da cultura afro-brasileira, 
o sentido humano de suas ações para o grupo, que dá sentido às manifestações 
populares, como a dança dos caboclos e a interação das mulheres do Grupo 
“Negra Sou”. O valor de seu testemunho, apreendido, ressignificado e transmiti-
do por sua filha, mantém-se como um legado vivo para as futuras gerações da 
família e de seu grupo social de aprendizes e brincantes. 

Quando indagada sobre a presença de rezadeiras em sua família, um ofício 
marcante na identidade afro-brasileira, Simone demonstra o interesse em co-
nhecer essa vertente de sua ancestralidade, uma face muito forte e significativa 
da cultura negra, embora também admita que na família o assunto é pouco fa-
lado. Compreendemos mais uma vez que o silêncio e o preconceito podem ser a 
causa dessa ausência de conhecimento sobre as rezadeiras na família, já que 
muitas exerciam sua função em sigilo. 

Ciro: E a questão do silêncio? Havia o medo do preconceito?
Simone: Sim, sim. Eu, por exemplo, sou a única filha preta. De cinco, eu sou a 
única preta. O tio da minha mãe era tão pretinho, tão pretinho, assim sabe, que 
eu cresci vendo isso como se fosse algo bem distante para minha própria família 
e isso era muito natural. Era muito natural porque meu avô era de cor muito 
preta, mas não se falava tanto. E a cultura deles assim. A nossa cor veio da 
parte do meu pai que é das danças. Foi tudo acontecendo muito automático. 
Assim, a gente vivia essa manifestação como algo normal, natural, mas a gente 
precisa ir lá, ir a fundo, buscar mais as histórias, porque ainda está tudo muito 
concentrado. Eu sei que meu vô era um grande contador de história. Meu pai 
sabe todas as histórias, mas a gente não senta mais para escutar... 
Ciro: Com relação aos teus antepassados, sei que é filha de Mestre Bebé que é 
uma referência na questão do grupo de caboclos. Havia outras manifestações 
da cultura negra na família dos antepassados, como rezadeiras, por exemplo?
Simone: Sim. Nós estamos tentando fazer, Ciro, um levantamento na nossa fa-
mília. Sobre isso a gente não tem alguém que estude a fundo. Estou procurando 



13

“Negra Sou”: a construção de uma escrevivência na memória e na identidade de Perpétua Simone

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

ver essa possibilidade, mas, pelo que meus pais contam, tinha de tudo um pouco, 
sabe? Era muito forte a contação de história, por exemplo, que é algo que eu sou 
mais voltada, que ainda quero construir mais em minha vida. Eram muito fortes 
várias coisas da cultura negra, da cultura afro-brasileira. Era muito forte na 
minha família, mas eu preciso fazer uma busca ativa disso. 
Ciro: Além de rezadeira, havia alguma religiosidade de matriz africana?
Simone: Sim, mas, na verdade, comentam pouco sobre isso na minha família 
(trecho da entrevista realizada em 28 de dezembro de 2022).

Na construção de sua identidade, Simone ressalta sua cor, seu tom de pele 
como uma marca: “sou a única filha preta. De cinco, eu sou a única preta. O tio 
da minha mãe era tão pretinho, tão pretinho, assim sabe”. Nesse sentido, ser a 
única filha preta confere-lhe um lugar social de identificação não apenas com a 
cor dos antepassados, mas também com sua função no grupo, como ela enfati-
za: “eu cresci vendo isso como se fosse algo bem distante para minha própria 
família e isso era muito natural. Era muito natural porque meu avô era de cor 
muito preta, mas não se falava tanto”.

Além disso, a narradora associa a distância em relação ao assunto das reza-
deiras com a cor preta, como se o medo do preconceito tornasse a cor da pele e 
as práticas culturais e religiosas de matriz africana um tema distante para as 
outras pessoas. Por isso, a raridade na narração dessa face identitária pode ser 
vista como uma defesa no convívio com outros grupos e uma forma de evitar 
falar sobre o assunto para proteger as novas gerações de sofrer preconceito, o 
que pode ser uma das razões da transmissão pouco comum da função de reza-
deira e rezador aos mais jovens. No seio da família, a identidade da cor era na-
tural para a narradora, e ela ressalta sua identidade de única filha preta, assim 
como seu avô de cor muita preta. Nessa teia de memórias, está subjacente que, 
por possuir a cor preta do seu avô, Simone também assume a função de narra-
dora do grupo. Em sua fala, ela reforça a presença da contação de histórias na 
família. É essa a função pela qual a entrevistada deseja ser reconhecida. Sua 
identidade de ser conhecida e reconhecida como a contadora de histórias, uma 
função dos agentes populares que permeia todas as outras, pois a transmissão 
memorial dos mestres para os aprendizes, sejam brincantes ou futuros continua
dores das manifestações, depende da narrativa, intrínseca a toda manifestação 
cultural popular. 

Sua consciência da função social estabelece diálogo com a concepção bakhti-
niana de identidade, elaborada na premissa de que o discurso dos sujeitos par-
ticipantes de uma interação social tem origem na negociação com o discurso do 
outro (Bakhtin, 2010). Assim, a identidade se constitui de forma dinâmica em 
um constante processo de reelaboração e ressignificação, baseada na interação 
com o seu grupo social. No seio dessa interação, ao sentir-se narradora do seu 
grupo social, a agente constrói para si e para o grupo sua representação peculiar 
da existência, do sentido da sua história de vida individual e inscrita na teia da 
coletividade. No grupo que ajudou a criar, o “Negra Sou”, no contato com as 
mulheres negras do grupo, com os seus filhos, com as outras crianças da comu-
nidade, com o seu pai mestre Bebé e os outros mestres e brincantes de caboclos, 
sua narrativa encontra significado, um sentido em participação e ação na cultu-
ra local, na transformação da cidade onde vive. 



Ciro Leandro Costa da Fonsêca e José Cezinaldo Rocha Bessa  

14 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

Conclusão

Neste artigo, tivemos como objetivo central compreender a construção de uma 
identidade afro-brasileira na história de vida da mestra de cultura Perpétua Simo-
ne da Silva e como a construção da sua identidade, sua escrevivência, se insere 
na elaboração da identidade cultural e afro-brasileira do município de Major 
Sales no Estado do Rio Grande do Norte.

Nosso olhar investigativo sobre as narrativas da vida da mestra de cultura 
Perpétua Simone da Silva apontou que, em sua atuação como mestra de cultu-
ra, ela reelabora, no convívio cotidiano com as outras mulheres negras e seus 
filhos, a identidade excluída, fragmentada e subalterna que o discurso da bran-
quitude impôs ao longo da história. O seu fazer enquanto sujeito histórico, 
agente e transmissora da cultura do seu grupo é o de uma mulher que se afirma 
“Negra Sou”. Na narrativa cotidiana, nos ensinamentos, na partilha de experiên-
cias, nas apresentações para a comunidade, sua identidade e trajetória de vida 
se iluminam e iluminam outras mulheres e pessoas negras na busca pela cons-
trução de sua própria imagem, livre dos padrões brancos e preconceitos a que 
foram relegadas. O conflito vivido por Simone e por outras mulheres, homens e 
crianças negras confirma a leitura de Pollack (1992, p. 205), de que “a memória 
e a identidade são valores disputados em conflitos sociais e intergrupais”, posi-
ção que converge com a compreensão de Bakhtin (1997) sobre a constituição 
dos sujeitos, para quem a identidade é construída na interação dos discursos 
dos sujeitos. 

Na construção da sua imagem social, a narradora buscou suas próprias re-
ferências, valorizando e reconhecendo sua cor preta, seus traços e a aparência 
que deseja ter, além das manifestações culturais dos seus antepassados. Nessa 
elaboração, ousou romper com os critérios de aceitabilidade, de admissibilidade 
e de credibilidade dos padrões historicamente impostos, buscando a afirmação 
da sua identidade e das demais mulheres membros do Grupo “Negra Sou”. Nesse 
sentido, a identidade não pode mais ser concebida como uma essência do grupo 
ou da pessoa, conforme pensou Hall (2006), mas é uma constante negociação, 
um fenômeno sócio-histórico que passa por lutas diárias na vivência dinâmica 
de um grupo. 

A ação afirmativa de se assumir “Negra Sou” e criar um grupo com mulheres 
que compartilham da mesma atitude trouxe à tona identidades violentamente 
silenciadas num contexto propício a uma eliminação simbólica, um dos maiores 
traumas da herança colonialista. O grupo oportunizou uma nova perspectiva, 
reavivando vozes excluídas e reelaborando feridas sobre as quais era difícil falar. 
Ao compartilharem experiências a partir de um cotidiano duro e de um enfren-
tamento contínuo de preconceito racial e cultural, Simone e suas companheiras 
do grupo construíram um espaço fora dos muros do ranço das discriminações e 
do apagamento social. Quebrando o silêncio histórico a que foram relegadas as 
vozes de tantas mulheres negras, a voz-memória de Simone contempla as vozes 
de todas as mulheres negras do município de Major Sales que, com a força inque-
brantável dessa experiência histórica e cultural, podem afirmar, no presente, 
que “Negra Sou” e, aos descendentes, que negros e sujeitos da sua própria his-
tória também poderão ser.



15

“Negra Sou”: a construção de uma escrevivência na memória e na identidade de Perpétua Simone

Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

“Black I am”: the construction of a writing experience in the memory and  
identity of Perpétua Simone

Abstract: This paper aims to understand the construction of an Afro-Brazilian 
identity in the life story of the cultural teacher Perpétua Simone da Silva, and 
how the elaboration of her identity, her writing, is part of the elaboration of the 
Afro-Brazilian identity of the municipality of Major Sales, in Rio Grande do Norte. 
By sharing experiences from a daily life of continuous confrontation with racial 
and cultural prejudice, Simone’s voice-memory Simone’s voice-memory repre-
sentes the breaking of the historical silence in which the voices of so many black 
women in the municipality of Major Sales and confirm the condition of being a 
black woman and subject of her own history.

Keywords: Black women. Life stories. Afro-Brazilian identity. Writing. Upper West 
Potiguar.

Referências

BÂ, A. H. A tradição viva. In: ZERBO, J. K. (ed.). História geral da África I: me-
todologia e pré-história da África. 2. ed. rev. Brasília: Unesco, 2010. p. 167-212. 
Disponível em: https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000190249. Acesso 
em: 12 mar. 2024.
BAKHTIN, M. Estética da criação verbal. São Paulo: Martins Fontes, 1997.
BAKHTIN, M. (VOLOCHÍNOV). Marxismo e filosofia da linguagem. Tradução Michel 
Lahud e Yara Frateschi Vieira. 14. ed. São Paulo: Hucitec, 2010.
BENJAMIN, W. O narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: 
BENJAMIN, W. Obras escolhidas: magia e técnica, arte e política. Tradução 
Sérgio Paulo Rouanet. 5. ed. São Paulo: Brasiliense, 1993. (v. 1). p. 197-221.
BOSI, E. Entrevista: uma experiência humanizadora. Na Ponta do Lápis, São 
Paulo, v. 1, p. 2-3, 1º set. 2005.
BOSI, E. Memória e sociedade: lembranças de velhos. 9. ed. São Paulo: Compa-
nhia das Letras, 2007.
EVARISTO, C. Escritora Conceição Evaristo é convidada do Estação Plural: de-
poimento. Entrevistadores: Ellen Oléria, Fernando Oliveira e Mel Gonçalves. TV 
Brasil, 12 jun. 2017. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Xn2gj 
1hGsoo. Acesso em: 30 jul. 2023.
FANON, F. Pele negra máscaras brancas. Tradução Renato da Silveira. Salva-
dor: Edufba, 2008.
FONSÊCA, C. L. C. Relatório de pós-doutorado do projeto de pesquisa “Memória 
e identidade nas histórias de vida dos afrodescendentes do município de Major 
Sales”. Pau dos Ferros: Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, 2023.
GILROY, P. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. Tradução Cid 
Knipel Moreira. São Paulo: 34; Rio de Janeiro: Universidade Cândido Mendes, 
Centro de Estudos Afro-Asiáticos, 2001.
HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2006.



Ciro Leandro Costa da Fonsêca e José Cezinaldo Rocha Bessa  

16 Todas as Letras, São Paulo, v. 27, n. 3, p. 1-16, set./dez. 2025
DOI 10.5935/1980-6914/eLETLT16798

LITERATURA

HOLANDA, S. B. de. Raízes do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 
MARTINS, J. E. Negritice: repetição e revisão. In: MARTINS, J. E. O olho da cor: 
uma peça em três atos. Blumenau: Edição do Autor, 2003. p. 13-18.
MONTENEGRO, A. T. História oral e memória: a cultura popular revisitada. 3. ed. 
São Paulo: Contexto, 1994.
MORRISON, T. O olho mais azul. Tradução Manoel Paulo Ferreira. 2. ed. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2019.
MOURA, C. Racismo brasileiro: o discurso e a realidade. Revista da Literatura 
Brasileira, São Paulo, v. 19, p. 23-25, 2000. 
POLLACK, M. Memória e identidade social. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, 
v. 5, n. 10. p. 200-215, 1992.
QUEIROZ, M. I. P. de. Variações sobre a técnica de gravador no registro da infor-
mação viva. São Paulo: T. A. Queiroz, 1991. 
SOUZA, N. S. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro brasileiro 
em ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983.
SPIVAK, G. C. Pode o subalterno falar? Tradução Sandra Regina Goulart Almeida, 
Marcos Pereira Feitosa e André Pereira. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.


